LA VIRTUD TRADICIONAL CONTRAMODERNA:
EL PENSAMIENTO POLITICO DE
ALASDAIR MacINTYRE

AUTOR

Carmelo Moreno del Rio

Departamento de Ciencia Politica y de la Administracion
Universidad del Pais Vasco (UPV-EHU)

Barrio de Sarriena, s/n

48940 Leioa

Vizcaya

Tfno: (34) 94.601.5131

Fax: (34) 94.601.5140

Mail: carmelo.moreno@ehu.es

Website: http://www.ehu.es/euskobarometro

RESUMEN

Alasdair MacIntyre es uno de los autores mas abiertamente criticos con los resultados
de la Modernidad en su version liberal. El presente capitulo abarca una serie de temas
en los cuales este autor ha centrado su obra para desautorizar cuestiones basicas de
nuestros sistemas sociales y politicos, como es el caso, por ejemplo, de la idea de
libertad, considerada, a su juicio, una perversion derivada del estado “emotivista” del
hombre moderno, incapaz de identificarse con ningun valor moral, que se convierte en
una especie de “libertino” ético. La solucion que plantea MaclIntyre para solventar este
grave problema generado por el liberalismo es recuperar la nocién de Tradicion. El
objetivo de las proximas lineas va a ser comprobar cudl es el alcance real que tiene
dicha propuesta, tanto en términos tedricos como practicos.

PALABRAS CLAVE

Teoria politica / Alasdair MacIntyre / Tradicion / Modernidad / Virtud

MORENO, Carmelo (2001): “La virtud tradicional contramoderna: Alasdair
MaclIntyre”, en Ramoén Maiz, Comp.: Teorias politicas contemporaneas,
Valencia, Tirant lo Blanc, pp. 191-208.



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 2

LA VIRTUD TRADICIONAL CONTRAMODERNA:
EL PENSAMIENTO POLITICO DE
ALASDAIR MacINTYRE

Introduccion

[191] La obra filosdfica y politica de Alasdair MacIntyre constituye uno de los
ejemplos mas elaborados del tradicionalismo critico de raiz comunitarista que se
han realizado en las Ultimas décadas como respuesta a los postulados basicos
de la Modernidad ilustrada. Contrario como es a cualquier propuesta de cambio
social revolucionario, MacIntyre arremete por igual contra las tesis provenientes
de la Escuela de Francfurt en los afios sesenta, con Marcuse a la cabeza, como
las afirmaciones que proceden del liberalismo politico de corte kantiano,
encabezadas por Rawls, ya en los afos setenta y ochenta. A su juicio, todas
estas corrientes se originan en un mismo defecto analitico y normativo, que
consiste en creer que los individuos de la sociedad moderna estan moldeados
por una racionalidad abstracta y formal que les [192] garantiza una forma
suprema de libertad. En su opinién, esa idea de libertad es una perversion
moderna que, en el caso de los filésofos francfurtianos, derivd en una errénea
concepcidén de la liberacion humana, y desembocé en el autoritarismo del viejo
régimen soviético (MacIntyre, 1970: 105), hoy extinguido. Por su parte, y en el
caso de los filésofos liberales, hoy dominantes, Maclntyre afirma que esta idea
de libertad ha derivado en una errénea concepcion "emotivista" y subjetivista
del hombre moderno, el cual, incapaz de identificarse con ningtn valor moral,
ha desembocado en una especie de "libertino" ético, que se orienta por
sentimientos individualistas y no por juicios éticos de tipo colectivo (MacIntyre,
1966: 164). Frente a estas doctrinas, el objetivo basico de su propuesta
consiste en reconstruir los conceptos de Libertad humana y de Individuo,
tratando de superar las “desviaciones” que supuestamente ha traido la
Modernidad y apostando por un modelo en el que los individuos si puedan
gozar de autonomia y libertad. Para ello, afirma su voluntad de recurrir a las
nociones de Tradicion moral y de Historia, para asi poder contextualizar las
acciones humanas dentro de un esquema en el que éstas cobren sentido. Al
final, como podremos comprobar, su apuesta se convierte en una radical
alternativa que atenta contra los postulados de la Democracia Liberal, tal y
como ha sido concebida en los Ultimos cinco siglos.

En las lineas que siguen a continuacién vamos a analizar la extensa obra de
Alasdair MacIntyre en una serie de apartados. En el primer apartado nos
ocuparemos de ver cuales son las caracteristicas basicas de su ideario filosofico
y moral, que se recogen basicamente en sus dos obras mas significativas: A4
Short History of Ethics, escrita en 1966 y reeditada con éxito en numerosas



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 3

ocasiones, y After Virtue, publicada en 1981 y que supone la culminacion de sus
planteamientos filosofico-politicos de corte comunitarista. En el segundo y
tercer apartado veremos dos de las consecuencias politicas mas importantes
que ha originado su pensamiento, como son su concepcion del Patriotismo y su
vision del Lenguaje en las sociedades modernas. En el cuarto apartado
recogemos algunas de las criticas mas importantes que ha recibido su obra a lo
largo de estos afos. Finalmente, a raiz de las criticas recibidas, en el quinto
apartado constatamos cual ha sido la evolucién y la acomodacion practica de su
pensamiento politico y ético.

De la Etica Sustantiva a la Virtud

El modelo filoséfico-politico ofrecido por MacIntyre esta concebido basicamente
como una critica feroz a la Modernidad, concretamente a la forma triunfante
que se ha construido politicamente y se ha legitimado filoséficamente gracias al
apoyo suministrado por el Liberalismo. A su juicio, el principal problema de la
Modernidad es que ha resultado ser un proyecto politico, cientifico y moral
“desordenado”, basado en el principio de la libertad negativa que, a su juicio,
es [193] una renuncia definitiva a “cualquier manera de decidir entre las
argumentaciones rivales”, por lo que las disputas éticas y politicas "se
presentan como necesariamente interminables” (Macintyre, 1981: 22). El origen
de este principio de libertad, segin Maclntyre, esta en la ética kantiana y su
tesis de la autonomia del agente moral, que establece que “el deber moral de
las personas se separa por completo de su conexién con el cumplimiento de un
papel determinado o la realizacién de las funciones de un cargo particular”
(MaclIntyre, 1966: 191). Esto significa que los individuos modernos se guian por
criterios puramente auténomos, basados en patrones personales y que, por
tanto, no pueden ser juzgados si no es de forma universal y abstracta, esto es,
a partir de criterios formales y carentes de cualquier légica sustantiva. A su
juicio, este hecho ha provocado que la Modernidad sea un caos de relativismo,
una especie de “esperanto moral” (Maclntyre, 1989: 313) en el que es
imposible establecer un criterio con caracter material que fundamente los
valores y oriente las acciones de las personas. Todos los juicios de valor
existentes en nuestra sociedad no son mas que expresiones de preferencias
subjetivas, lo cual impide poder diferenciar las “razones personales”, las simples
opiniones de cada persona, de las “razones impersonales”, es decir, las
verdades objetivas que sirven para crear cohesion social (Macintyre, 1981: 25).
De acuerdo con Maclntyre, si no podemos defender la Modernidad con razones
impersonales y objetivas, su legitimidad sera azarosa.

Esta opcidon errdtica de la Modernidad, que él denomina Emotivismo, fue
adoptada en su dia por el Liberalismo filoséfico y politico con el objetivo de
lograr la “liberacion humana frente a lo que parecia ser la autoridad externa de



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 4

III

la moral tradicional” (Macintyre, 1981: 94). Sin embargo, en su opinién, esta
liberacién no se ha producido. El Liberalismo renuncié de forma explicita a la
utilizacién de ideales claros para prescribir la validez o no de las acciones vy, en
su lugar, eligio la formula del “ideal utilitarista, basado en una nocion
pragmatica y empirica segun la cual la sociedad debe legitimarse mediante la
obtencion del mayor grado de felicidad al mayor numero de gente” (Maclntyre,
1966: 266). Sin embargo, esta formula de la Modernidad ha resultado ser “una
nocion sin contenido claro en absoluto, y, por tanto, un pseudo concepto Util
para multiples usos ideoldgicos” (Macintyre, 1981: 89). El resultado final de
este proceso ha sido “la pérdida de cualquier contenido de autoridad para los
posibles pronunciamientos morales del nuevo individuo auténomo” (Macintyre,
1981: 94), dado que las verdades ya no son mas que simples “intuiciones”
personales y emotivas cuya fuerza “no puede darse mas alla de ellas mismas
(Macintyre, 1981: 90). El precio, por todo ello, es muy caro: con esta forma de
analizar y de justificar la sociedad moderna, los individuos son aparentemente
mas libres, pero, al final, no tienen fundamentos para criticar a nada ni a nadie,
ni tampoco pueden gozar de criterios sélidos para que el resto de individuos
pueda hacerles caso por aquello que hagan o por aquello que digan. Como
afirma Bluhm, Maclntyre ha tenido el acierto de resaltar que la Modernidad vive
en una “permanente paradoja” que impide construir espacios de verdadera
libertad individual sin recurrir al uso de la fuerza (Bluhm, 1985: 275).

n

[194] La solucion que plantea Maclntyre para solventar este grave problema es
recuperar la nocién de Tradicidn. A su juicio, la modernidad liberal puede
reconducirse si acepta que no es mas que un “estadio en el desarrollo de la
Tradicion” (Macintyre, 1981: 232), esto es, un hecho historico mads que
pertenece a toda una larga cadena de fendmenos que nuestra cultura ha
desarrollado para buscar, cada una a su manera, el ideal de la Virtud que
conduce al logro de la existencia humana. El problema actual, sin embargo,
surge porque la via adoptada por la Modernidad Liberal ha consistido en romper
con la tradicion, renunciar al desarrollo de la Virtud y optar por una solucion
vacia de contenido moral. El liberalismo ha optado por una Virtud formal,
carente de un telos social y filoséfico, que finalmente es origen del caos y del
desorden moral que impera actualmente. Para evitar este relativismo suicida, es
preciso recuperar el origen de donde surgid dicha Modernidad, recuperar la
tradicion de la cual procede y el espiritu con que dicha historia ha ido
desarrollando sus practicas a lo largo de los siglos (Maclntyre, 1966: 11-14). Es
decir, hay que reconocer que la Modernidad no es un fendmeno rupturista de la
historia, una revolucion tal y como plantea el liberalismo, sino un fenémeno
continuista que debe reconducirse a la luz de los elementos sustantivos de la
Tradicidon y de una ética contextualizada.

Segun Maclntyre, la Tradicion es la fuente de pensamiento que permite
entender el verdadero sentido de la sociedad y las instituciones politicas



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 5

modernas. Para ello, es preciso tener en cuenta seis elementos basicos que la
definen. En primer lugar, la Tradicidon es todo aquello que la sociedad moderna
“adquiere” (Macintyre, 1981: 237): es decir, las instituciones politicas modernas
no son algo inventado por los individuos sino algo que sélo puede entenderse
mediante un proceso de busqueda en el tiempo y en la historia, en sus raices,
en sus ritos y ceremonias, en sus simbolos externos, en suma, en los atributos
politicos heredados. En segundo lugar, la Tradicion es aquello que “nos hace
capaces de lograr aquellos bienes que son internos a las practicas y cuya
carencia nos impide efectivamente lograr cualquiera de tales bienes internos”
(Macintyre, 1981: 250); esto es, la tradicién nos pone en contacto con una
comunidad, con unos valores, con unos bienes que son Utiles y positivos para
esa sociedad, y asi, de esta manera, las acciones “adquieren forma coherente”.
Segun Maclntyre, para lograr este objetivo es preciso recuperar la nocion de
Relato y el sentido narrativo de nuestra historia porque “las tradiciones son una
narracion que deriva del pasado” (Macintyre, 1981: 275) y no una invencion
cuyo significado es meramente formal. Las historias, de alguna manera, tienden
a repetirse, a deformarse, o simplemente a explicarse en funcion de hechos del
pasado, de modo que los cantos de sirena de la postmodernidad, que anuncian
el fin de la narratividad histdrica y el “fin de la ideologia y el fin del fin de la
ideologia” (MacIntyre, 1978: 3-11), no dejan de ser para Maclntyre una
profecia que, simplemente, es imposible de cumplir.

En tercer lugar, la Tradicion es aquello que "evita un exceso de conflicto y de
arbitrariedad” (Macintyre, 1981: 198), es decir, es el mecanismo por el cual se
genera el orden y el consenso con el que se pueden sustentar las instituciones
[195] politicas. Para lograr este orden social, las comunidades recurren al
instrumento de las Practicas sociales, que son “toda forma coherente y
compleja de la actividad humana cooperativa, establecida socialmente,
mediante la cual se realizan los bienes inherentes a la misma” (Macintyre,
1981: 233), esto es, las practicas sirven para reforzar el valor de la sociedad
dentro de la cual se integran los individuos. En cuarto lugar, la Tradicion es
aquello que “dota a la vida humana de un telos, concebido como unidad sin la
cual la vida es parcial o incompleta” (Macintyre, 1981: 136); es decir, la
tradicion es el mecanismo por el cual se pueden interpretar las opiniones
subjetivas de los individuos dentro de un marco general objetivo mas amplio en
el que éstas cobran sentido. Para MacIntyre, si la vida tiene sentido es porque
la gente se compromete en proyectos a largo plazo dentro de la sociedad, y eso
requiere predecibilidad, esto es, “un futuro que esté escrito y que no se
distribuya al azar” (Macintyre, 1981: 266).

En quinto lugar, la Tradicion es aquello que “permite a los seres humanos ser
integros, esto es, querer una sola cosa en la vida, un Unico propdsito” porque la
vida de los individuos y de las sociedades tiene siempre una cierta forma que se
autoproyecta hacia el futuro de modo que “todo intento de elucidar la nocion



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 6

de identidad personal con independencia y aisladamente del contexto social
esta destinada al fracaso” (Macintyre, 1981: 269). A su juicio, cuando la
conducta de los individuos es capaz de percibir qué intenciones hay que
defender a largo plazo, cuando es capaz de integrar sus actos e implicarlos
dentro de una narrativa, en ese momento puede formular de forma coherente y
unitaria sus creencias, sus intenciones, sus acciones, su identidad, y de esta
forma impedir el caos de esquizofrenia en que esta instalado el individuo liberal.

Finalmente, en sexto lugar, la Tradicion es aquello que define con claridad que
es el Bien, es decir, la virtud material que los individuos deben perseguir para
vivir en sociedad. Para ilustrar su nocion del bien, MacIntyre utiliza el simil del
reloj; a su juicio, del mismo modo que somos capaces de llamar bueno a un
reloj “porque llamar bueno a un reloj es decir que es la clase de reloj que
escogeria cualquiera que quisiera un reloj que midiera el tiempo con exactitud”
(MaclIntyre, 1981: 84), la Tradicidon describe “la predisposicion que ayuda a los
sujetos a calificar apropiadamente algo de bueno o de malo” (MacIntyre, 1981:
152). Si no existiera un criterio para evaluar los actos, nada podria analizarse
de forma certera y la duda se instalaria de manera perversa en el tejido social.

Individuo y Sociedad en la obra de MaclIntyre

Légicamente, este modelo filosofico-politico de tipo tradicionalista describe una
nocion del Ser Humano y un modelo de Sociedad que se aleja de forma muy
significativa del modelo liberal clasico. De hecho, para MacIntyre, el andlisis y la
comprension de su pensamiento politico exige una revisidén radical de estas
[196] dos nociones. A su juicio, no es posible justificar un individualismo al
estilo liberal ya que éste es un modelo en el que la felicidad de las personas “no
se define en términos de las satisfacciones que se comprenden a la luz de los
criterios que gobiernan una forma de vida social, sino en términos de la
psicologia individual” (MaclIntyre, 1966: 164). Para ello, es preciso alterar la
relacion que establece el individuo liberal entre las nociones de emocidn,
comportamiento y creencia por un modelo en el que las creencias, y no la
emocion, sean la base del comportamiento humano.

Para definir cual es la concepcion de “ser humano” de la que parte, Maclntyre
elabora una critica radical del modelo liberal, y para ello analiza los tres tipos de
individuos que, a su juicio, habitan las democracias modernas, y que
representan los ideales liberales de esta sociedad que él detesta: estos tres
individuos son el esteta, el gerente y el terapeuta (Macintyre, 1981: 100-101).
Para este autor, estos tres prototipos son la prueba de que las soluciones
buscadas por el liberalismo para los problemas éticos de las sociedades
modernas son contradictorias: el esteta existe ante la falta de un criterio
cultural claro y sustantivo; el gerente surge para solventar los problemas de



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 7

gestion econdmica ante la falta de patrones definitivos sobre los sistemas de
produccién y distribucion de los bienes sociales; y el terapeuta aparece como
contrapunto ante la falta de criterios éticos sustantivos que orienten la accion
moral de los individuos. Segun Maclntyre, estos tres tipos surgen para dar
respuesta a los problemas de la sociedad moderna, pero, en realidad, lo que
hacen —como sucede con el psicoanalisis, por ejemplo- es utilizar la comunidad
en beneficio propio y ofrecer, a lo sumo, soluciones artificiales, puntuales e
ilusorias (MacIntyre, 1978: 37).

Frente a este modelo de sujeto liberal, Maclntyre reivindica la férmula del
individuo como “personaje”, esto es, un modelo de ser humano que sea “objeto
de consideracion para los miembros de una cultura en general o para una
fraccién considerable de la misma, que proporcione un ideal cultural y moral,
objetivo, que justifique un modo de existencia social” (Macintyre, 1981: 48).
Esto supone que los individuos han de cumplir dos rasgos basicos. En primer
lugar, los individuos deben asumir la categoria de “héroes”, y no la de simples
ciudadanos que persiguen intereses particulares, como propone el modelo
liberal. Es decir, las personas deben vincular sus acciones a la matriz social de
la cual proceden y a la cual sirven, porque la formacion de su identidad es
“intersubjetiva” (Sandel, 1982: 132), y su reconocimiento, por tanto, sélo se
puede producir a través de la sociedad, que es quien reconocera el mérito o el
demérito de los actos de dichos individuos. Como diria Dworkin, MacIntyre
plantea que la vida de las personas se explica y se valora por el “impacto”
(Dworkin, 1990: 111) que producen sus obras en beneficio de la colectividad a
la que pertenecen.

En segundo lugar, los individuos deben asumir que su identidad es
consecuencia de la asuncion de ciertos “roles sociales” a partir de los cuales los
individuos se integran en dicha sociedad. Los individuos se constituyen como
tales si aceptan identificarse con los papeles sociales que tiene la sociedad a la
que pertenece porque, segun este modelo, un individuo que intentara retirarse
[197] de su posicidén social, incumpliendo las labores que le exige cada rol
social, estaria empefiandose en la empresa de hacerse desaparecer a si mismo.
En definitiva, segun MaclIntyre, los individuos modernos deben aspirar a
recuperar el modelo de ser humano propio del ideal griego, por lo menos en su
forma aristotélica, esto es, un individuo -no individualista- que logra su
identidad a través de una participacion maximalista en la vida publica y que
moldea un estilo de vida humana en la que sus deseos y disposiciones aspiran a
lograr ciertos bienes compartidos.

El tipo de Sociedad moderna que reclama MacIntyre para su modelo politico, a
la vista de estos datos, es un modelo en el que, al menos aparentemente,
excluye cualquier alusion al conflicto. De hecho, como afirma en uno de sus
textos, el conflicto social no es mas que “el resultado de las imperfecciones del



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 8

caracter” (Macintyre, 1981: 198). Para lograr esta sociedad armdnica, sin
embargo, es preciso desprenderse de la cosmovision liberal, ya que, a su juicio,
la moral individualista liberal ha desarrollado la idea de que el conflicto, basado
en la pugna entre intereses individuales, fruto del “fact of pluralism”, es la
condicion natural de nuestras sociedades. Segun Maclntyre, esta afirmacion
remite a una vision falsa de nuestra cultura y de nuestra tradicion. El
liberalismo, a su juicio, es una doctrina que impide el consenso social, porque
apela a un modelo de sociedad que se asemeja notablemente al modelo tipico
vigente durante la época del Imperio Romano, en el cual la gente tenia
identidad formal pero carecia de lazos profundos por lo que el conflicto se
convirtié en inevitable. Para Maclntyre, ésta es también la razén de ser de la
democracia liberal moderna: asumir la defensa de un “yo democratizado que no
tiene contenido social necesario ni identidad social necesaria, que puede ser
cualquier cosa pero que, en realidad, no es nada” (Macintyre, 1981: 51). Para
evitar esta situacion a la que nos aboca el liberalismo y la democracia formal, el
modelo de sociedad moderna alternativo al que aspira es la construccion de
“formas locales de comunidad, dentro de las cuales la civilidad, la vida moral y
la vida intelectual puedan sostenerse” (Macintyre, 1981: 320), esto es,
MacIntyre apela a la creacion de Comunidades politicas en sentido fuerte,
cerradas, autarquicas y exclusivas, en las que la vida social cobre pleno sentido,
frente a la democracia liberal en sentido débil, abierta, formal y hueca. A su
juicio, el ejemplo que mejor simboliza esta propuesta son las comunidades
“benedictinas” (Macintyre, 1981: 322) que surgieron durante la Edad Media:
entidades locales donde la actividad politica estaba regida por y para la defensa
de una identidad colectiva, basada en unos principios filosoficos, una cultura,
unos ritos tradicionales y una lengua comunes.

El concepto de Patriotismo en MaclIntyre

Uno de los conceptos mas sobresalientes que se derivan de la vision politica de
MacIntyre es su nocidon de Patriotismo, que él define como una Virtud basica
[198] que debe preservarse aunque contradiga los principios universalistas y los
valores individualistas de corte liberal. A su juicio, el patriotismo es "la lealtad a
una nacién en particular que solo aquéllos que poseen esa particular
nacionalidad pueden exhibir" (MacIntyre, 1984: 4). La caracteristica esencial de
la lealtad patridtica es, por tanto, la particularidad, frente al valor liberal de la
generalidad y la neutralidad ética. El patriota, explica MacIntyre, valora las
caracteristicas particulares de su pais como un mérito que merece ser
reconocido y garantizado, mas alla incluso de las argumentaciones racionalistas,
ya que “la moralidad del patriotismo (...) debe eximir del criticismo al menos
algunas estructuras fundamentales de la vida de la comunidad. El patriotismo
ha de ser una lealtad que es en algunos aspectos incondicional, por lo que sélo
en esos aspectos se rechaza el racionalismo critico” (MacIntyre, 1984: 12). El



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 9

Patriotismo exige la adhesion de las personas para aglutinar, no reflexiones
individuales que contribuyan a la disgregacion.

Algunos autores han relacionado esta vision del patriotismo de MacIntyre con
las tesis mas robustas y “esencialistas” del pensamiento nacionalista moderno
(Viroli, 1997). Cabe decir, sin embargo, que esta afirmacion es solo
parcialmente cierta. Pese a los numerosos elementos que tienen en comun, hay
que decir que el concepto de Patriotismo en Maclntyre se asocia a los valores
modernos del Nacionalismo solamente en términos culturales, filosoficos o
sociales, pero no en términos estrictamente politicos. Por esta razdn, su vision
del patriotismo es una visiébn que estd tan lejana del planteamiento liberal,
representado por el modelo del “patriotismo constitucional” habermasiano
(Habermas, 1989), como dell modelo politico mas claramente comunitario de
“patriotismo democratico” (Taylor, 1997: 255-256), de Charles Taylor. El
patriotismo, a juicio de MacIntyre, sirve Unicamente para comprender la historia
de nuestras vidas y para hacernos capaces de vivir una vida moral significativa.
Para ello, simplemente, necesitamos tener la conciencia de una comunidad
nacional, mas alla del constructo politico en el que dicha comunidad exista. La
patria, segun Maclntyre, es concebida como un proyecto, pero no un proyecto
que se concibe de forma artificial al modo del national-building constructivista
liberal, sino un proyecto “nacido de alguna forma en el pasado y continuado
para que surja una comunidad distintivamente moral que personifique una
exigencia de autonomia politica en sus diversas formas organizadas e
institucionalizadas" (MacIntyre, 1984: 14). La patria es, ante todo, una
necesidad historica que re-gparece para que los individuos establezcan los
vinculos y lealtadas de su vida moral en comunidad.

Es importante subrayar que en la interpretacion de Maclntyre el patriotismo se
convierte en una virtud trascendental, y no una eleccién azarosa, que surge por
razones histdricas y no por intereses politicos. Contra el universalismo de la
moralidad liberal y la reaccién nacionalista moderna, el patriotismo de
MacIntyre Unicamente invoca los derechos de las lealtades particulares y el
valor de ser miembro de comunidades nacionales concretas como el medio
necesario para la vida moral. Por eso, el Unico requisito que exige el patriotismo
es que la comunidad nacional “no repudie su propia verdadera historia o [199]
sustituya una historia mayoritariamente ficticia por ella" (MacIntyre, 1984: 16).
Los valores fundamentales que hay que conservar son la autenticidad de la
historia de la patria y de los vinculos culturales comunitarios de todos sus
miembros.

Como queda dicho, la concepcion patridtica de Maclntyre no esta directamente
relacionada con los imperativos del nacionalismo politico moderno, ya que su
vision es basicamente de tipo cultural, filoséfica, normativa, y no se detiene a
analizar las condiciones politicas en las que el patriotismo puede realizarse en



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 10

las sociedades modernas. En este sentido, es significativo comprobar como en
su obra esta ausente cualquier reflexion sistematica sobre la cuestion politica de
las comunidades nacionales en las sociedades modernas -una ausencia que es
todavia mas relevante si se tiene en cuenta el origen escocés de Maclntyre, que
él muestra con orgullo en algunos pasajes de su obra como sefial de su
identidad, pero que no le lleva a mas consideraciones. En realidad, a este autor
le preocupa Unicamente como es posible lograr la lealtad del patriota, y en
modo alguno se ve en su obra una reflexidn sobre como se deberian garantizar
los derechos personales o colectivos de esos patriotas dentro de una
comunidad nacional, cualquier que sea. A este respecto, lo Unico que Maclntyre
dice es que en términos normativos un pais no solo no necesita ser
formalmente justo cuando plantea cuestiones patridticas, sino que tampoco
necesita garantizar las libertades politicas y civiles del individuo liberal en
contradiccion con los valores del patriotismo. Para Maclntyre, siempre que
pueda mantenerse viva la identidad cultural e histérica de una comunidad, los
individuos consideraran que es racional y ético ser leal a ese pais y a esa
comunidad.

Lenguaje, Ciencia y Educacion

El segundo elemento clave para entender el pensamiento politico comunitarista
de Alasdair MacIntyre es su nocion del Lenguaje. Para MacIntyre, el lenguaje es
un elemento basico muy importante porque sirve para que una comunidad
logre no solo su unidad sino también para establecer su diferencia radical con el
resto de comunidades. Eso es asi porque el caracter social de los individuos
dentro de comunidades locales se sustenta en el hecho de que existe una
cultura tradicional y una lengua comun que comparten todos sus habitantes y
que permite la comunicacion entre ellos a todos los niveles, tanto a nivel formal
como a nivel simbdlico y afectivo. Segun Maclntyre, esta vision holista y
hermética del Lenguaje hace que sea “practicamente imposible aceptar de
forma plena la idea de la traducibilidad de las lenguas” (MacIntyre, 1989: 353).
El idioma, el lenguaje de cada comunidad, se interpreta y se entiende dentro de
su propio lenguaje, con sus propios codigos semanticos y su performatividad.

Dado que los individuos estan socializados en el interior de una cultura, de una
lengua y de una cosmovision del mundo, MacIntyre concede especial [200]
importancia a dos fendmenos asociados al lenguaje, como son la idea de la
Ciencia y el tema de la Educacion. Respecto a la Ciencia, MacIntyre se muestra
especialmente escéptico y critico frente a los intentos de implantar un modelo
uniforme, tecnocratico y generalista de ciencia, especialmente en el campo de
las ciencias sociales, a partir de la utilizacidon de un lenguaje universalista.
Afirma que, mientras que en el ambito de las ciencias naturales si es posible
usar conceptos cuya aplicacion puede tener validez en distintas areas de



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 11

conocimiento y en distintas sociedades, en las ciencias sociales los conceptos
cientificos deben ser usados solamente como guias para describir practicas
sociales concretas, pero no para realizar conclusiones normativas de alcance
general (Maclntyre, 1973: 1-9). Es mas: Maclntyre plantea incluso sus dudas
sobre la posibilidad de que pueda existir un ciencia social, moral y politica de
caracter comparativo entre las diferentes comunidades politicas. En este
sentido, destaca las criticas que lanza contra uno de los paradigmas clasicos de
la ciencia politica moderna de caracter universalista, como son los estudios de
“cultura politica” que fueron inaugurados por Almond y Verba tras el final de la
segunda guerra mundial (MacIntyre, 1978: 262-263). Para Maclntyre, la
utilizacién de estos estudios empiricos, que aspiran a definir el mayor o menor
grado de cultura politica “democratica” de distintos paises con criterios formales
y uniformizadores, exige aceptar dos supuestos: primero, admitir que los
distintos paises (Estados Unidos, Italia, Gran Bretafia o México) tienen
tradiciones politicas similares, un mismo lenguaje politico y unos valores
politicos equiparables; segundo, admitir que las experiencias politicas de estos
paises pueden ser extrapoladas y comparadas en base a un modelo tedrico,
abstracto, formal, que defina el ideal de una cultura politica democratica en
términos universales y genéricos. Segun Maclntyre, estos dos supuestos son
mas que dudosos, pues sucede que cada pais tiene unos valores particulares y
un lenguaje politico con significacion propia, de modo que la comparacion
cientifica entre las culturas politicas de distintos paises tiene verdaderas
limitaciones. A su juicio, por tanto, no es posible la ciencia empirica, de caracter
comparativo, formal, que olvida o minimiza las particularidades politicas y el
lenguaje politico de cada comunidad. El lenguaje de cada comunidad es una
limitacion estructural que obstaculiza la creacidon de una ciencia universal para
analizar comunidades politicas y éticas muy diversas.

Por lo que respecta a la Educacion, MacIntyre adopta esta misma postura
restrictiva. A su juicio, la educacidn moderna deberia orientarse a la realizacion
de practicas que sirvan para fortalecer el proyecto comun de la comunidad
mediante el uso de una epistemologia concreta (MacIntyre, 1987: 6-13). Para
ello, cree que el curriculum educativo debe estar orientado en buena medida a
preservar la historia comun vy el Iéxico de la educacion moral que todos los
individuos deberian compartir para llegar a ser ciudadanos responsables con el
destino de su comunidad. A su juicio, por tanto, el curriculum educativo en una
sociedad que aspira a la virtud deberia cumplir tres condiciones: en primer
lugar, proporcionar a los estudiantes un modelo estructurado y ordenado de
valores éticos que definan la comunidad a la que pertenece; en segundo lugar,
[201] poner al alumno en contacto con lo mejor de otras tradiciones culturales
para valorar mejor la cultura propia; finalmente, en tercer lugar, conocer la
tradicién en las que se insertan las practicas del presente (Maclntyre, 1991:
228). Si se cumplen estos criterios, el actual curriculum educativo, de tipo
gerencial, tecnicista e individualista, sera sustituido por este otro que permitira



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 12

el mantenimiento de una “comunidad linglistica de practicas compartidas”
(Sullivan, 1982: 173) dentro de un modelo que aspira a que las personas
tengan una vida buena.

Criticas a la obra de MacIntyre

Las criticas que ha recibido este modelo filoséfico-politico comunitarista han
sido abundantes y muy variadas, ya que proceden de muchos frentes. Con
caracter general, estas criticas se podrian agrupar en torno a tres grandes
bloques. Un primer bloque de criticas reprocha a MacIntyre el hecho de que
realice una sobreexaltacion de las virtudes del tradicionalismo, a costa de una
interpretacién muy restrictiva del papel que el liberalismo ha jugado dentro de
la cultura moderna (Herrera, 1989: 45-56; Mulhall y Swift, 1992: 145). Segun
esta primera gran critica, MacIntyre analiza el liberalismo como un dogma
cerrado, irreflexivo y despectivo con la tradicion de la que procede cuando,
precisamente, toda su grandeza ha consistido en analizar y respetar “mundos
de vida plurales y diversos” (Thiebaut, 1992: 140). Segun estos criticos,
MacIntyre analiza la Tradicibn como si ésta fuera una cosmovision mas
omnicomprensiva que el propio liberalismo, y sin embargo no detalla con
precision la naturaleza de esa tradicion, cuales son sus fuentes, cdmo integra la
diversidad y cual es el tipo de virtud que proclama.

Un segundo bloque de criticas han reprochado a este autor el posible caracter
excluyente que se desprende de sus afirmaciones, en el sentido de que dicho
modelo sobredimensiona el valor de la comunidad como requisito basico para la
defensa de los intereses individuales. Dentro de esta critica se han desarrollado
dos grandes argumentos o temas controvertidos: por una parte, el tema del
patriotismo nacionalista; por otra parte, el tema de la traduccién de las lenguas.
Respecto al tema del patriotismo nacionalista, los criticos han sefialado que este
término, el cual aparece en mas de una ocasion en la obra de Maclntyre para
describir el valor de su modelo comunitario, es una denominacion
especialmente peligrosa, dado que la experiencia que arrastra tras de si este
término permite sospechar que este modelo politico podria justificar practicas
de caracter racista e incluso militarista (Greiff, 1989: 99-116). Respecto al tema
del lenguaje y de la traducibilidad de las lenguas, las criticas han venido
fundamentalmente a reprochar a Maclntyre su desprecio por el caracter
mestizo y plural de la mayoria de sociedades modernas, lo que convierte su
modelo linglistico y educativo en un anacronismo contramoderno (Thiebaut,
1992: 122-133; Wain, 1995: 105-123).

[202] Finalmente, un tercer bloque de criticas han aludido directamente a las
posibles justificaciones dogmaticas y autoritarias que este modelo politico
podria legitimar como validas dentro de nuestras democracias liberales



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 13

(Gutman, 1985: 131). En este sentido, los criticos reprochan a MacIntyre que
sus alusiones negativas explicitas hacia el modelo de la democracia liberal tal y
como existe actualmente dan a entender que su modelo politico preferido se
aproximaria a férmulas como las democracias de tipo organico o, incluso, las
practicas politicas de tipo sectario.

La evolucion del pensamiento de MacIntyre

Contra estas tres criticas, el pensamiento politico de MacIntyre ha evolucionado
afilando sus argumentos vy, sin modificar sustancialmente su postura,
esbozando las siguientes puntualizaciones. La primera de estas réplicas esta
dirigida contra aquéllos que aseguran que su analisis del liberalismo es
restrictivo porque, en el fondo, hace una exaltacion desmedida de la idea de
Tradicion. Para reafirmarse en esa apreciacién, Maclntyre recurre a su
estrategia preferida, la estrategia de la comparacién histdrica. Asi, sefiala como
en la historia de nuestras sociedades occidentales ha habido tres grandes
modelos de filosofia moral: el modelo Enciclopédico, el modelo Genealdgico y el
modelo Tradicional (MacIntyre, 1991). El modelo Enciclopédico, propio del
Liberalismo, tuvo su momento histérico de mayor expansion durante el periodo
de la Ilustracidn, como consecuencia de su oposicion directa a la Tradicion
mediante la apelacion a la idea de la Razdn pura, desligada de cualquier patrdn
moral, de cualquier teleologia y de cualquier cultura, como si la Razon fuera el
instrumento universal que podia servir para analizar y justificar las sociedades
modernas. La validez de este modelo, a su juicio, quedd obsoleta cuando el
segundo modelo, el modelo Genealdgico, impulsado sobre todo por Nietzsche
en el siglo XIX, puso al descubierto las aporias del liberalismo y demostrd que el
proyecto de una Razon enciclopédica, libre de cualquier dogma moral y cultural,
era simplemente imposible, salvo que dicha Razon fuera puesta al servicio de la
Voluntad pura de los individuos, desvinculada de cualquier atadura moral, de
toda apelaciéon colectiva o universal, incluida la propia idea de la racionalidad
ilustrada. Para Maclntyre, los argumentos dados por el modelo genealdgico de
Nietzsche contra el liberalismo enciclopédico son acertados, pero la solucion
que éste propone, la defensa del irracionalismo individualista extremo, es
ciertamente un modelo poco aconsejable. Por ello, a la vista de los problemas
dados por ambos modelos, MaclIntyre opta por el modelo Tradicionalista que, a
su juicio, “permite una combinacién armoniosa de la razén dentro de una
tradicién, la tradicidon cultural de Occidente, en la que dicha razdn cobra total
significacion” (MacIntyre, 1991: 375). A su juicio, la Tradicién no desdefa la
Razdn ni cae en el irracionalismo, tal como afirman respectivamente el [203]
liberalismo y el genealogismo, sino que integra la Razdn dentro de un orden de
interpretacion ético mas amplio, que concibe a las personas como “animales
racionales dependientes” (Maclntyre, 1999).



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 14

La segunda contracritica de MacIntyre esta dirigida contra aquellos autores que
cuestionan el posible caracter xendfobo que podria deducirse de sus
afirmaciones, sobre todo por la defensa que hace del concepto de patriotismo
como una virtud de los individuos dentro de una comunidad y, asimismo, por la
nocion restrictiva que emplea para hablar del lenguaje. Sobre estas cuestiones
especialmente vidriosas, MacIntyre realiza una precision, que consiste en
afirmar la diferencia que existe entre las virtudes de la comunidad hacia dentro
y las virtudes de la comunidad hacia fuera (Maclntyre, 1997: 103). A su juicio,
el modelo filoséfico-politico de comunidad tal y como él defiende no es
contrario al ideal del patriotismo ni al uso de las lenguas en sentido simbdlico
pleno porque éstas son dos virtudes propias de las sociedades comunitarias en
las que existen lazos afectivos con caracter sustantivo y, por tanto, son
atributos que se utilizan como instrumentos de cohesion interna de las
comunidades. Por ello, en la medida que son férmulas para garantizar la propia
supervivencia de la comunidad, son argumentos defendibles. Sin embargo, hoy
en dia, ante la existencia de una cultura liberal, que propende al universalismo
formal y abstracto basado en un lenguaje comin y generalizable, Maclntyre
considera que sus argumentos deben reorientarse para evitar la
desnaturalizacion de su pensamiento politico. Asi, Maclntyre plantea que el
lenguaje actual y el ideal patridtico deberia servir, basicamente, para
comprobar las aporias del lenguaje y la ética universalistas y, a partir de ahi,
encontrar los argumentos morales que nos acerquen mas adecuadamente a
cada contexto particular especifico (MacIntyre, 1985: 200-223). Es decir, hay
que reivindicar el lenguaje préximo a partir del fracaso que ha supuesto el ideal
comunicativo de un lenguaje universal abstracto, formal y vacio.

Finalmente, la tercera contracritica de Maclntyre ha estado dirigida contra las
imputaciones que cuestionaban el caracter dogmatico y tiranico que su modelo
politico pudiera legitimar. Es, sin duda, la critica mas severa que se le ha podido
imputar a su modelo comunitarista. Para responder a esta critica, MacIntyre
recurre a la estrategia de apelar a argumentos de tipo normativo. A su juicio, es
pertinente hacer una critica radical a la validez del modelo liberal porque es un
modelo ético, basado en el individualismo, que falsea la nocién misma de
libertada humana y convierte a las personas en seres vacios, sin sentido
material y sin criterios con los cuales orientar sus acciones. MaclIntyre establece
con claridad una distincion entre las criticas normativas que dedica a la
democracia liberal y la defensa de su modelo de comunidades locales, basadas
en unos principios claros que todos los individuos deben respetar, reconocer y
utilizar. A su juicio, no es posible pasar de un modelo a otro mediante la
utilizacion de la violencia politica, aunque los argumentos para la superacién del
liberalismo estén justificados. Para ilustrar esta clara distincién, MacIntyre hace
un analisis de los jacobinos durante la Revolucion Francesa. En su opinion, los
jacobinos defendian una doctrina basada en el [204] “rigor de la virtud y de los
valores morales de las personas” (Macintyre, 1981: 281) frente al supuesto



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 15

“desviacionismo” propio del liberalismo burgués, que era ciertamente elogiable.
Sin embargo, segun Maclntyre, el jacobinismo se equivocd porque “una cosa es
tener un ideal y otra es llevarlo a la practica (Macintyre, 1981: 282) de forma
radical y violencia, en forma de un utopismo vacio y alejado de los valores de la
propia comunidad, sin tener en cuenta las opiniones, las practicas, los relatos
propios de la tradicion. MacIntyre considera que su pensamiento politico
excluye la utilizacidn de métodos violentos para la defensa de su modelo
politico. Por eso, MacIntyre considera que su modelo politico no puede ser
calificado de rupturista. Es, en todo caso, una “esperanza” abierta en el
horizonte (Macintyre, 1981: 322) que las sociedades occidentales podrian
recuperar algun dia.



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 16

BIBLIOGRAFIA

BLUHM, Will T. (1985): cFuerza o libertad?. La paradoja del pensamiento
politico moderno, Barcelona, Labor, 1985.

DWORKIN, Ronald (1990): Etica privada e igualitarismo publico, Barcelona,
Paidos, 1993.

GREIFF, Pablo de (1989): "MacIntyre: narrativa y tradicion", en Sistema, num.
92, pp.99-116.

GUTMAN, Amy (1985): "Communitarian critics of liberalism", en S. Avineri and
A. De-Shalit, ed.: Communitarism and individualism, Oxford, Oxford
University Press, 1992, pp. 120-137.

HABERMAS, Jirgen (1989): Identidades nacionales y postnacionales, Madrid,
Ed. Tecnos.

HERRERA, Maria (1989): “Racionalidad y justicia. En torno a la obra de Alasdair
MacIntyre”, en Sistema, num. 91, pp. 45-56.

MacINTYRE, Alasdair (1966): Historia de /a Etica, Barcelona, Paidds, 1988.

MacINTYRE, Alasdair (1970): Herbert Marcuse: An Exposition and a Polemic,
New York, The Viking Press.

MacINTYRE, Alasdair (1973): "The essential contestability of some social
concepts", en Ethics, num. 84, vol.1, Octubre, pp. 1-9.

MacINTYRE, Alasdair (1978): Against the Self-Images of the Age.: Essays on
Ideology and Philosophy, Notre Dame, University of Notre Dame Press.

MacINTYRE, Alasdair (1981): 7ras /a virtud, Barcelona, Critica, 1988.

MacINTYRE, Alasdair (1984): "Is Patriotism a Virtue?", en Lindley Lecture,
Kansas, University of Kansas Press.

MacINTYRE, Alasdair (1985): "Moral Arguments and Social Contexts: A
Response to Rorty", en R. Hollinger, ed.: Hermeneutics and Praxis, Notre
Dame, University of Notre Dame Press, pp. 200-223.

MacINTYRE, Alasdair (1987): "Traditions and Conflicts", en Liberal Education,
num. 73, vol. 5, pp. 6-13

MacINTYRE, Alasdair (1989): Justicia y Racionalidad: Conceptos y Contextos,
Barcelona, Eiunsa, 1994. )

MacINTYRE, Alasdair (1991): T7res versiones rivales de la Etica. Enciclopedia,
Genealogia y Tradicion, Barcelona, Rialp, 1992.

MacINTYRE, Alasdair (1997): "Democracy and Tradition. Legitimacy in the
Communitarian Theory", en Politiqgue et Societes, num. 16, vol. 3, pp. 89-
103.

MacINTYRE, Alasdair (1999): Dependent Rational Animals: Why Human Beings
Need the Virtues. Open Court.

MULHALL, Stephen y SWIFT, Adam (1992): “Maclntyre: la moral tras la virtud”,
en E/ individuo frente a la comunidad. El debate entre liberales y
comunitaristas, Madrid, Temas de Hoy, 1996, pp. 109-145.



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 17

SANDEL, Michael (1982): Liberalism and the limits of justice, Nueva York,
Cambridge University Press.

SULLIVAN, William (1982): Reconstructing Public Philosophy, Berkeley,
University of California Press.

TAYLOR, Charles (1997): Argumentos filosdficos. Ensayos sobre el
conocimiento, el lenguaje y la modernidad, Barcelona, Paidos.

THIEBAUT, Carlos (1992): "Tradicion y contramodernidad: Alasdair MacIntyre",
en Los limites de la comunidad, Madrid, CEC, pp. 103-140.

VIROLI, Maurizio (1997): Por amor a /la patria. Un ensayo sobre el patriotismo y
el nacionalismo, Madrid, Acento.

WAIN, Kenneth (1995): "MaclIntyre and the Idea of an Educated Public", en
Studlies in Philosophy and Education, 1995, num. 14, vol. 1, pp. 105-123.



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 18

Bibliografia de
ALASDAIR MacINTYRE

MacINTYRE, Alasdair (1966): A Short History of Ethics: A History of Moral
Philosophy from the Homeric Age to the Twentieth Century, London,
Macmillan. Libro revisado en ediciones posteriores de 1995 y 1997,
London, Macmillan y Notre Dame, University of Notre Dame Press. [Hay
version espafola: Historia de la Etica, Barcelona, Paidds, 1998].

MacINTYRE, Alasdair (1968): "U.S. Draft Resistance: Whose Moral Problem?",
en New Society, 1968, num. 12, Oct., pp. 517-519.

MacINTYRE, Alasdair (1970): Herbert Marcuse: An Exposition and a Polemic,
New York, The Viking Press.

MacINTYRE, Alasdair (1972): "Modern German Thought", en M. Pasley:
Germany.: A Companion to German Studies. London, Methuen, pp. 427-
451.

MacINTYRE, Alasdair (1973): "The essential contestability of some social
concepts", en Ethics, num. 84, vol.1, Octubre, pp. 1-9.

MacINTYRE, Alasdair (1978): Against the Self-Images of the Age.: Essays on
Ideology and Philosophy, Notre Dame, University of Notre Dame Press.
MacINTYRE, Alasdair (1979): Hume's Ethical Writings: Selections from David

Hume, Notre Dame, University of Notre Dame Press.

MacINTYRE, Alasdair (1981): After Virtue: A Study in Moral Theory, Notre
Dame, University of Notre Dame Press. [Hay versién espanola: 7ras /a
virtud, Barcelona, Critica, 1988].

MacINTYRE, Alasdair (1984): "Is Patriotism a Virtue?", en Lindley Lecture,
Kansas, University of Kansas Press.

MacINTYRE, Alasdair (1984): Marxism and Christianity, Notre Dame, University
of Notre Dame Press.

MacINTYRE, Alasdair (1985): "Moral Arguments and Social Contexts: A
Response to Rorty", en R. Hollinger, ed.: Hermeneutics and Praxis, Notre
Dame, University of Notre Dame Press, pp. 200-223.

MacINTYRE, Alasdair (1987): "Traditions and Conflicts", en Liberal Education,
num. 73, vol. 5, pp. 6-13

MacINTYRE, Alasdair (1989): Whose Justice? Which Rationality?, Notre Dame,
University of Notre Dame Press. [Hay version espanola: Justicia y
racionalidad: conceptos y contextos, Barcelona, Eiunsa, 1994].

MacINTYRE, Alasdair (1990): First Principles, Final Ends and Contemporary
Philosophical Issues, Milwaukee, Marquette University Press.

MacINTYRE, Alasdair (1991) Three Rival Versions of Moral Enquiry:
Encyclopaedia, Genealogy, and Tradition, Notre Dame, University of Notre
Dame Press. [Hay version espaiiola: 7res versiones rivales de la Etica.
Enciclopedia, genealogia y tradicion, Barcelona, Rialp, 1992].



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 19

MacINTYRE, Alasdair (1995): “The Spectre of Communitarianism”, en Radical
Philosophy, 1995, vol. 70, Mar-Apr. pp. 34-35.

MacINTYRE, Alasdair (1996): "Marx's "Thesen uber Feuerbach'. A Road Not
Taken", en Deutsche Zeitschrift Fur Philosophie, num. 44, vol. 4, pp. 543-
554.

MacINTYRE, Alasdair (1996): "Natural Law as Subversive. Jurisdictional
Conflicts in 13th-Century Europe: The Case of Aquinas", en Journal of
Medieval and Early Modern Studlies, win. 1996, num. 26, vol. 1, pp. 61-83.

MacINTYRE, Alasdair (1997): "Democracy and Tradition. Legitimacy in the
Communitarian Theory ", en Politique et Societes, num. 16, vol. 3, pp. 89-
103.

MacINTYRE, Alasdair (1998): "What can moral philosophers learn from the
study of the brain?, en Philosophy and Phenomenological Research, Dec.
1998, num. 68, vol. 4, pp.865-869.

MacINTYRE, Alasdair (1999): "Social structures and their threats to moral
agency", en Philosophy and Phenomenological Research, Duke University,
num. 74, vol. 2, pp. 311-329.

MacINTYRE, Alasdair (1999): Dependent Rational Animals: Why Human Beings
Need the Virtues. Open Court.

MacINTYRE, Alasdair et al. (1999): The Macintyre Reader. Notre Dame,
University of Notre Dame Press.

MacINTYRE, Alasdair y EMMET, Dorothy (1970): Sociological Theory and
Philosophical Analysis, London, Macmillan.

MacINTYRE, Alasdair y HAUERWAS, Stanley, eds. (1983): Revisions.: Changing
Perspectives in Moral Philosophy, Notre Dame, University of Notre Dame
Press.

MacINTYRE, Alasdair y MOONEY, Edward F., eds. (1999): Wilderness and the
Heart: Henry Bugbee's Philosophy of Place, Presence and Memory.

MacINTYRE, Alasdair y RICOEUR, Paul (1986): The Religious Significance of
Atheism, New York, Columbia University Press.

MacINTYRE, Alasdair, ed. (1979): Hegel: A Collection of Critical Essays, Notre
Dame, University of Notre Dame Press.



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 20

Bibliografia sobre
ALASDAIR MacINTYRE

ALLEGRA, A. (1997): "Nietzsche, Kuhn and Thomas Aquinas: The uncertainties
of Alasdair Maclntyre", en Rivista di Filosofia Neo Scolastica, Jan-Mar
1997, num. 89, vol.1, pp. 48-81.

AVINERI, Shlomo y DE-SHALIT, Avner, eds. (1992): Communitarianism and
individualism, Oxford, Oxford University Press.

BLUHM, Will T. (1985): cFuerza o libertad?. La paradoja del pensamiento
politico moderno, Barcelona, Labor, 1985.

BORRADORI, Giovanna (1994): 7he American Philosopher: Conversations With
Quine, Davidson, Putnam, Nozick, Danto, Rorty, Cavell, Macintyre, and
Kuhn.

BREWER, K.B. (1997): "Management as a practice: A response to Alasdair
MacIntyre", en Journal of Business Ethics, num. 16, vol. 8, pp. 825-833.

CARR, David (1997): "The uses of literacy in teacher education", en British
Journal of Educational Studies, Mar 1997, num. 45, vol. 1, pp. 53-68.

COCHRAN, Clarke E. (1989): "The Thin Theory of Community: The
Communitarians and Their Critics", en Political Studies, 1989, num. 37,
vol. 3, pp. 422-435.

DOLAN, Frederick M. (1986): "Nietzsche as Aristotelian: On Alasdair MacIntyre's
After Virtue", en New Orfeans Review, New Orleans, Spring, 13:1, pp. 61-
74.

FERNANDEZ-LLEBREZ, Fernando (1999): "La ambigiiedad comunitarista de
Alasdair MaclIntyre. El problema de la etiquetas en el debate
liberalismo/comunitarismo", en Revista de Estudios Politicos, n. 104, abril-
mayo 1999.

GARE, A. (1998): "Maclntyre, narratives and environmental ethics", en
Environmental Ethics, num. 20, vol. 1, pp. 3-21.

GREIFF, Pablo de (1989): "MaclIntyre: narrativa y tradicion", en Sistema, num.
92, pp.99-116.

GUTMAN, Amy (1985): "Communitarian critics of liberalism", en S. Avineri and
A. De-Shalit, ed.: Communitarism and individualism, Oxford, Oxford
University Press, 1992, pp. 120-137.

HALL, Robert T. (1991): "Communitarian Ethics and the Sociology of Morals:
Alasdair MacIntyre and Emile Durkheim", en Sociological Focus, 1991,
num. 24, vol. 2, pp. 93-104.

HERRERA, Maria (1989): “Racionalidad y justicia. En torno a la obra de Alasdair
Maclntyre”, en Sistema, num. 91, pp. 45-56.

HOLMES, Mark (1992): "The Revival of School Administration: Alasdair
Maclntyre in the Aftermath of the Common School", en Canadian Journal
of Education, vol. 17, num. 4, pp. 422-436.



El pensamiento politico de Alasdair MacIntyre 21

HOLMES, Stephen (1993): 7he Anatomy of Antiliberalism, Cambridge & London,
Harvard University Press.

HORTON, John y MENDUS, Susan, eds. (1995): After Macintyre: Critical
Perspectives on the Work of Alasdair Macintyre, London, Polity Press.
MANGHAM, I.L. (1995): "Maclntyre and the manager", en Organization, May

1995, vol. 2, num. 2, pp. 181-204.

McMYLOR, Peter (1993): Alasdair Maclntyre: Critic of Modernity, New York,
Routledge.

MULHALL, Stephen y SWIFT, Adam (1992): “Maclntyre: la moral tras la virtud”,
en £/ individuo frente a la comunidad. El debate entre liberales y
comunitaristas, Madrid, Temas de Hoy, 1996, pp. 109-145.

ROTH, Paul A. (1989): "Politics and Epistemology: Rorty, MacIntyre, and the
Ends of Philosophy", en History of the Human Sciences, num. 2, vol. 2, pp.
171-191.

THIEBAUT, Carlos (1992): "Tradicion y contramodernidad: Alasdair MacIntyre",
en Los limites de la comunidad, Madrid, CEC, pp. 103-140.

VanHOOFT, S. (1996): "Bioethics and caring", en Journal of Medical Ethics, Apr.
1996, num. 22, vol. 2, pp. 83-89.

WAIN, Kenneth (1995): "MacIntyre and the Idea of an Educated Public", en
Studlies in Philosophy and Education, 1995, num. 14, vol. 1, pp. 105-123.

WILCOX, Brian (1997): "Schooling, School Improvement and the Relevance of
Alasdair MacIntyre", en Cambridge. Journal of Education, vol. 27, num. 2,
pp.249-260.

WILL, Frederick L. et al. (1996): Pragmatism and Realism: Studies in
Epistemology and Cognitive Theory, London, Rowman and Littlefield.



