Euskal ipuingintza garaikidea genero-politikaren argitan:
maskulinitate eta feminitate ereduak aztergai




LABURPENA

Master amaierako lan honetan, euskal literaturaren historia eta Kkritikaren
esparruan orain artean ikerketa akademiko gutxi izan dituen arloa, hots, XXI. mendeko
euskal ipuingintza saritua aztertuko da, beherago, corpusari dagozkion zehaztapenetan,
finkatu den irizpidearen arabera. Horretarako, euskal literaturaren historiografiak
berezitako arlo, joerak eta definizioak aztertuko dira, eta nazioartean nagusi diren
teoriekin aurrez aurre jarriko. Horrez gain, ipuingintzak genero bezala euskal literaturan
duen balioari ere erreparatuko diogu, literaturaren ikuspuntu funtzionala bere egiten
duten metodologiekin, eta ikasketa kulturaletan kritika feministak egindako
ekarpenekin. Zeintzuk dira ipuingintzak berezko dituen ezaugarri formalak? Nola defini
genezake genero hau? Zer leku du egungo euskal sistema literarioan? Eta euskal
instituzioaren promozio bideetan? Era honetako galderei erantzutea da gure
helburuetako bat lan honetan.

Bestetik, literatura, filosofiarekin batera, egitura sozialen arteko dialektikan
sortutako eraikuntza izanik (Puleo, 2000: 67), egokia iritzi diogu literaturatik, eta
zehazki ipuingintzatik, gizarteari begira jartzeari. Areago, Carabik (2000) dioskunez,
mendebaldeko kulturetan sistema patriarkala literaturaren bitartez transmititu zaigu,
besteak beste (2000: 15), hori dela eta, egungo gizartean indarrean dauden subjektibitate
ereduen azterketa egin nahi dugu, hots, maskulinitate eta feminitate ereduena,
literaturan arnas harturik. Bigarren helburu nagusia, hortaz, honakoa da: literaturaren
analisitik gizartean indarrean dauden diskurtso eta praktiken irakurketa bat egitea.
Dakusagunez, diziplinarteko hurbilpena izango da landuko dena, teoria sistemikoetan,
kritika eta teoria feministetan, ikasketa Kkulturaletan, gorputzaren inguruko teoria
sozialean, men’s studies delakoan, narratologian eta abarretan oinarritutako marko
teoriko-epistemologikoa geure eginez.

Azterkizun dugun corpusa zehazte aldera, euskal literatura instituzioak XXI.
mendean saritu dituen ipuin-liburuetan jarri dugu arreta, eta hori kontuan izanik,
Euskadi Literatur Saria irabazi duten ipuin-liburuak barnebildu dira aztertuko den
corpusean, euskal literatur sistemako sari garrantzitsuena izaki. Honakoak dira corpusa
osatzen duten obrak kronologikoki, hurrenez hurren: Jokin Mufiozen Bizia lo (2003);
Iban Zalduaren Etorkizuna (2005); Xabier Montoiaren Euskal hiria sutan (2006); Ur



Apalategiren Fikzioaren izterrak (2010) eta Eider Rodriguezen Bihotz handiegia
(2017).

Hitz gakoak: euskal ipuingintza garaikidea; kultura-ikasketak; narratologia; ikerketa
sistemikoak; kritika eta teoria feminista; maskulinitateak; feminitateak; genero-politika.



Aurkibidea
T 1 -] - H T OO TSRO P PP PPPOPPRON 6
Lo TPUINGINTZA ..ottt st e be e sbt e st esbe e saeeeaneennees 7
1.1, Definizio DAtEraNtZ ......ccccocviiiiiiiiiiiiiieieeee s 7
1.2, Euskal ipuingintzari DEGIra ........cceeeiieeiiiieciee et 11
1.2.1.  Aurrekariak eta egungo ikerketaren egOEra........ccceeeveerreeerieeeriee e e sieeesenee e 11
1.2.2.  Euskal ipuingintzaren bilakaera eta hiStoria..........c.cccocveeveenieniieeneenicceeneee 12
1.2.3. Euskal sistema literarioa eta ipuingintza ..........ccceeecveeeceeeviee e 16
1.2.3.1. Produzitzaileak.............ccovveiiiiiiiiniiic e 18
1.2.3.2. INSTITUZIOA ...evveveeiieieei e e 18
1.2.3.2.1. HiStOriak 8ZLertUz ...........cccueruieiiirieiiiicieee et 18
1.2.3.2.2.  SArak QZIEITUZ......c..eeiiiieiiiieeceeee e 19
1.2.3.3. Merkatua eta errePertOrioa........c.eeeeveerereeesieesireesieeesreeerreesreeesereeesareeens 20
1.2.3.4. KONtSUMILZAIIEAK. .......eoviiieiiriiciieiccec e 21
1.2.3.5. Ipuingintzaren balioaren bilakaera eta egungo egoera ..........ccceeevveeruvennee. 22
2. Marko teoriko-metodologiKoa .........cceviiuiiiiciiiiceecee e 23
2.1. Kritika eta mugimendu feminista: nazioartetik Euskal Herrira..........c.ccccoveevveeennens 24
2.1.1.  Definizio DAterantz.........ccceeouirieiiiniiiiiieieeese e e 24
2.1.2. Norberaren gela bat izan duten emakume kritikariak ............cccoeeevveeiiieeinnnenee. 25
2.1.3. Mugimendu feministen historia labur bat.............cccooeiieiiiiiiii e, 26
2.1.4.  EUSKAI HEITIAN ZEI? ..o 28
2.2.  Maskulinitatearen inguruko ikerketak eta men’s Studies ............coeeevveecveeiceeeninnanns 29
2.2.1. Definizioa, sorrera eta hedapena..........cceeeeueeeiieeeiiee et 29
2.2.2.  Aurrekariak eta KritikagintZa ...........cooooveeeiiiiiee e 31

2.2.3. o 0 g o oI =To o] - LSRR 32



2.2.4. T Sl o T=T g T L SRR 32
2.3.  Maskulinitate eta feminitate ereduak aztertzen ..........cccoeeceeveiiencin e 33
2.3.1. Maskulinitate eta feminitate ereduen dimentsio soziala eta ardatz nagusiak ...... 33
2.3.2. GOrpULZaren QarrantZia..........ceoveerueerierieeneesreesiee et esie et e b 36
2.3.3. Maskulinitate eredu hegemonikoari Degira ...........cccoeereerieeneenieniieeneeneenene 38
2.3.3.1. Gizonak (eta maskulinitateak) ere egin egiten dira.........cccceeeeeevveeerereenne 39

2.3.3.2. Maskulinitate ereduen iraultza: eredu hegemonikoa vs. bestelako ereduak 41
2.3.4. Feminitate ereduak azZtertZen ..........ccoovevveerienienieesee e 41

2.3.4.1. Edertasunaren ikuskeraren bilakaera Venusen iruditik: deabrutik

AINQErUraKO DIUBAN ......eveeeieee et e e ra e e s e e e e enaeas 43
2.3.4.2. Amatasuna; bertutea ala Kartzela?.........ccccocvvvvviiiii 44
2.3.4.3. Emakumea maitasunaren amarfUaN.............eeeeeeeeerereerereesersressrererrssssseseee. 45

2.3.4.4. Feminitate ereduen iraultza: emakume hegemonikoa vs. emakume berria..46

2.4.  Analisirako baliatuko diren kontzeptu zein tresna kritikoak.............cccceeeveerieeenneens 47
AANBLISTA ...t et 48
3.1.  Aztertuko den corpusa eta idazleak ............ccocvveevcuiieiiiee i 48
3.2, Jokin Mufiozen Bizia 10 (2003) ......oeeeveieiiieeiiee ettt 50
3.2.1.  GOrputZa eta JAITEIaK......cccovieiereeeiieeeieeesiee e st e ertre e ste e e sre e s ser e e eraeesreeesareeeaneas 51
3220 PraKtiKak .....cccoooviiiiiiiiiii e 53
3.2.3. o 0= VA o - WSS 56
3.2.4. EQIELASUNG ....occevieeceeecee et et 58
3.3.  Iban Zalduaren Etorkizuna (2005).........cccueiiiieeiirieeiieeecree s st sree e sinae s 59
3.3.1.  GOrputZa eta JAITEIaK......ccceieiieeeiieeeiee e et e e et e eetee e ete e e stte e e streeebaeesbeeesareeeaaeas 60
3320 PraKuiKaK ..c..ooeeeieeiiiiieiee e 62
3.3.3. ESPAZIOA ...ccvveeeiieecee ettt ettt e et e e st e e e aree e 64
3.3.4. EQIELASUNG ..o e 65

3.4.  Xabier Montoiaren Euskal hiria sutan (2000)..........ccccccuveeeiiiiereeiciieeeereeeeesreee e 66



3.4. 1. GOrputzak eta JArTErak........cocceeeeeriiriieieerieeie ettt 66
34.2.  PraKUKEK ....ooveeiieeiieettesteeee e e 70
3.4.3. ESPAZIOA ...t 73
3.4.4. EQIHETASUNA ...t 74
3.5.  Ur Apalategiren Fikzioaren izterrak (2010)........cccuervueeneeriiriieeniienieeieenee e 75
3.5.1.  GOrputzak eta Jarrerak........ccoccveeerieeeiiee e see et 76
3.5.20  Praktikak .......coooeeiiiiiiiiiiii e 79
3.5.3. 0= V4 o RS 82
3.5.4. o1 1= U - PR 83
3.6.  Eider Rodriguezen Bihotz handiegia (2018)........cccceeeeeiiieeiciiieciee et svee e 84
3.6.1.  GOrputzak eta Jarrerak........cccceeeiieeeiieeciee e cee e 85
3.6.2.  PraktiKak .......c.coeiiiiiiiiiiici e 88
3.6.3. 0= VAo SR 90
3.6.4. EQIELASUNG ....eeceveeeciee et s 90
ONAOTTOBK. ...ttt sttt 91

271 o] 1ol == F SR 97



0. Sarrera

Master amaierako lan honetan, euskal literaturaren historia eta Kkritikaren
esparruan orain artean ikerketa akademiko gutxi izan dituen arloa, hots, XXI. mendeko
euskal ipuingintza saritua aztertuko da. Corpusaren justifikazioa zehazten dugunean
ikusiko den modura, “saritua” diogunean, XXI. mendean euskal literatur sisteman ospe
handiena duen saria, Euskadi Literatur Saria, irabazi duten ipuin liburuez ari garela
zehaztu beharko genuke. Gure analisian, kulturari begira jarriko gara, gizarteko
subjektibitate ereduen inguruan hausnartu ahal izateko. lzan ere, adituek diotenez,
literatura, filosofiarekin batera, egitura sozialen arteko dialektikan sortutako eraikuntza
omen da (Puleo, 2000: 67); Apalategiren (2010) hitzetan, “Hitzak arantzak dira,
esaldiak muturrekoak, literatura mehatxu bat” (2010: 52). Hau kontuan izanik, egokia
bezain interesgarria iritzi diogu literaturatik, eta zehazki ipuingintzatik, gizarte
eraikuntzan sartu-irten bat egiteari. Mendebaldeko kulturetan, gainera, sistema
patriarkala, besteak beste, literaturaren bitartez transmititu da (Carabi, 2000: 15), eta
susmoa dugu azterkizun dugun corpusean, idazleen estilo, hitz eta istorio handien
atzean, identitate ereduen eskema anitzak aurki ditzakegula, eskema horiek
patriarkatuak ezarritakoaren araberakoak izan zein ez.

Ikerketa lan honen lehen helburua, hortaz, euskal ipuingintza garaikidearen
erretratu bat egitea da, bilakabidearen eta (euskal) sistema literarioan duen lekuaren
berri emanez. Izan ere, argudiatzen saiatuko garenez, gutxi izan dira genero hau ikerketa
esparrura hurbildu dituzten lan akademikoak, eta hutsune akademiko horren aurrean,
ikuspegi bateratu bat ematen saiatuko gara. Zeintzuk dira ipuingintzak berezko dituen
ezaugarri formalak? Nola defini genezake genero hau? Zer leku du egungo euskal
sistema literarioan? Eta euskal instituzioaren promozio bideetan? Era honetako galderei
erantzutea da gure helburuetako bat lan honetan.

Bestalde, azpimarratu dugun bezala, egungo gizartean indarrean dauden
subjektibitate ereduen azterketa ere egin nahi dugu, hots, maskulinitate eta feminitate
ereduena, literaturan arnas harturik. Horretarako, diziplinarteko hurbilpena izango da
landuko dena, eta geure egingo dugu kritika eta teoria feministetan, ikasketa
kulturaletan, gorputzaren inguruko teoria sozialean, men’s studies delakoan,

narratologian eta abarretan oinarritutako marko teoriko-epistemologikoa. Bigarren



helburu nagusia, hortaz, honakoa da: literaturaren analisitik gizartean indarrean dauden
diskurtso eta praktiken irakurketa bat egitea.

Azterkizun dugun corpusa bost ipuin-liburuk osatzen dute, kronologikoki,
hurrenez hurren, Jokin Mufiozen Bizia lo (2003); Iban Zalduaren Etorkizuna (2005);
Xabier Montoiaren Euskal hiria sutan (2006); Ur Apalategiren Fikzioaren izterrak
(2010) eta Eider Rodriguezen Bihotz handiegia (2017). Corpusa aukeratzeko unean,
euskal literatura instituzioak XXI. mendean saritu dituen ipuin-liburuetan jarri dugu
arreta, eta hori kontuan izanik, Euskadi Literatur Saria irabazi dutenak barnebildu dira,
euskal literatur sistemako sari garrantzitsuena izaki.

Guztiarekin ere, Joan Mari Torrealdairen testuak (1977) dioskunez “Azken hitzik
esateko asmorik gabe dator liburua. Euskal kulturaren azterketa kolektiboan ekinaldi bat
nahiko luke izan” (Torrealdai, 1977: 67), eta hori bera espero dugu gure ikerketa-lan
honekin ere, askoren artean euskal kulturaren beste irakurketa bat eskaintzea.

1. lpuingintza

1.1. Definizio baterantz

Ezagunak dira urteetan zehar genero narratiboak bere baitan hartzen dituen ipuin
eta eleberriaren artean azpimarratu izan diren desberdintasunak. Cortazarren hitzak
gogoratuz, nobelek puntuz puntu irabazten ei dute konbatea; ipuinek kolpe bakarrez
(Cortazar, 1970: 406). Quiroga-ren (1925) esanetan, berriz, ipuina betegarririk ez duen
nobela bat baino ez da (VIII. atala). Poek ere, bere aldetik, nobelaren eta ipuinaren
arteko aldeaz ohartuta, ipuina goreneko genero literarioa dela azpimarratu zuen, jende
gehienaren ustearen kontra (Bartolomé, 2009: 74). Garcia Marquez ere ez zen atzean
gelditu eta idazketa igeltsero lanekin konparatu zuen: nobela bat egitea adreiluz adreilu
pareta bat eraikitzearen pareko da; ipuin bat egitea kofratu bat egitearen pareko (Tedio,
2011: 58). Baina, zer da egiazki nobela eta ipuina bereizten dituen zera hori? lpuin
esaten denean, zertaz ari gara? Nola defini daiteke genero hau?

Gurean Anjel Lertxundik (1982) adierazi legez, ipuin terminoa euskaraz anbiguoa
da, batetik, ahozko ipuin tradizionalak izendatzeko erabiltzen baita, eta aldi berean,
ipuin modernoa izendatzeko (1982: 40). Horrekin batera, Alvaro Rabellik (2011b)
dioskunez, oraindik orain hiztegietan ipuina haurrentzako genero gisan definitzen da

(2011b: 16). Harluxet hiztegi entziklopedikoa kontsultatuz honako definizioa dagokio



mintzagai dugun generoari: “Prosan idatzitako fikziozko narrazio-lan laburra, bereziki
alegiazko  gertaerak  kontatzen dituena eta umeei zuzendutakoa dena.”

(http://www1.euskadi.net/harluxet/). Dakusagunez, umeei 0so lotuta definitu den

generoa dugu, eta arrazoi hori dela medio genero txikiagotzat, xumeagotzat, hartu izan
da. Hau da genero honek aurkitu duen lehen arazoa: estigma.

Bestalde, definizio guztiek aho batez onartzen duten ezaugarria laburtasuna dugu
(Garcia, 1999: 234); Paz-en (1999) iritziz, genero honek duen ezaugarri behinena, hain
zuzen ere. Baina, ipuinen eta nobelen luze-laburraren muga ezartzerakoan, ez da
adostasunik egon kritikoen artean (Lertxundi, 1982; Mujika Iraola, 1991; Olaziregi,
2002); izan ere, zenbat orrialdetik aurrera da obra bat nobela? Zenbatgarren
orrialderaino da ipuina? Hauxe dugu generoak duen bigarren arazoa, hain zuzen ere.
Olaziregik (2002) diosku, hamar/hamabost orrialdeko obra bat ezin litekeela eleberritzat
hartu; era berean, berrogeita hamarreko bat ezin liteke ipuintzat hartu. Hortik aurrera
kopuru zehatz bat ematea eginkizun zail bat dugu (2002: 51). Rabellik (2011b), ostera,
bi mila eta hogeita hamar mila hitz arteko tartea ezartzen dio ipuinari (2011b: 23). Poek,
bestalde, zenbaki zehatzei muzin egin eta ipuin baten luzera eserialdi batekin neurtzen
du: ipuinak eserialdi bakar batean irakurtzekoa behar du izan (Bartolome, 2009: 73), eta
Wolfgang Kayser ere iritzi berekoa da, ipuinak sesio bakar batean kontatu beharko
liratekeela adieraziz (Kayser, 1985 apud Aguinaga, 1999: 50). Laburtasunarekin lotuta,
esan beharra dago, urtez urte ipuina laburtzen joan bide dela, eta horren erakusgarri
ditugu sortu diren ipuinaren aldaera anitzak: ipuin laburrak (mila eta bi mila hitz arteko
luzera); ipuin oso laburrak (berrehun eta mila hitz artekoak); eta mikroipuinak
(ipuinaren muturreneko egoera izaki, hitz bat eta berrehun hitz artekoak) (Howe, 1983
apud Rabelli, 2011b: 23-25).

Rabellik (2011b) azpimarratzen duenez, ipuingintza definitzerako orduan dagoen
beste arazo bat genero honek duen hibridaziorako gaitasuna litzateke (2011b: 17). lzan
ere, bere egiten ditu beste genero batzuei lotu zaizkien ezaugarriak, dela nobelak
dituenak, dela poesiak (Aguinaga, 1999: 51; Villanueva, 1988 apud Aldekoa, 2008:
325). Hibridazio honen adibide ditugu, esaterako, Short Story Cycle (Mann, 1989)
deritzoten ipuinen aldaera (ikus. 8 1.2.3.5). Beste generoekin izan ditzakeen
antzekotasunek edozein muga jartzea zailtzen dute. Honen aurrean, eta aipaturiko
ezaugarriak kontuan hartuz, hau da Rabellik (2011b) proposatzen digun definizioa

aztergai den generorako: “ipuina genero moderno eta garaikidea dugu, inoiz baino


http://www1.euskadi.net/harluxet/

garaikideagoa, narratiba laburrari dagokiona, autonomoa bai, baina bestelako generoen
ezaugarriak bere egiteko erraztasun handia duena eta olerkia hainako iradokitzailea”
(2011b: 17).

Genero modernoa dela diosku aipatu adituak, eta modernotasun hori Edgar Allan
Poe idazle estatubatuarrari zor zaio, berak ezarri baitzuen ipuin modernoaren lehen
eredu Klasikoa gainontzeko literaturetan (Aguinaga, 1999: 49; Bartolomé, 2009: 70;
Rabelli, 2011b: 18; Tedio, 2011: 53). Poek hasi zuen bidetik jarraitu zuten egun
eredugarritzat hartzen diren zenbait idazlek, eta horien bitartez garatu zen aztergai
dugun generoa, egun duen konplexutasuneraino. ldazle esanguratsu horien artean Anton
Txekhov, Khaterine Mansfield, Sherwood Anderson, James Joyce, Ersnest Hemingway,
Franz Kafka, Jorge Luis Borges eta Julio Cortazar aipa genitzake, besteak beste.

Moderno deitu dugun ipuingintza honen inguruan teorizatu dutenak ez dira gutxi
izan. Hasteko, Cortazarren (1970) lana aipatu behar dugu, zeinak genero honi hiru
ezaugarri nagusi esleitu zizkion, eta euskal ipuingintzan Bernardo Atxagak bere
Cocteauk izeneko atalean (ik. Obabakoak, 1988) laburbildu zituen: esanguratsua izatea,
baina ez gaiari dagokionez, ezpada idazlearen estilo eta teknikari dagokionez;
intentsitatea eta tentsioa. Ipuin batek urtez urte irautearen arrazoia, gainera, honakoa
litzateke “son aglutinantes de una realidad infinitamente méas vasta que la de su mera
anécdota” (Cortazar, 1970: 6). Ideia hau guztiz legoke lotuta Hemingway-k bere
ipuingintza azaltzeko erabiltzen duen iceberg-aren teoriarekin; hots, irakurleak ikusten
duena iceberg-aren punta baino ez da, baina ipuina hori baino askoz gehiago da; ipuina
iceberg oso bat da, eta ikusten den zatia ipuin horrek eraikitzen duen unibertsoaren
heren bat baino ez litzateke izango (Calderon, 2006: 98).

Horacio Quirogak (1925), halaber, garrantzia ematen dio, batetik, esan beharrekoa
bakarrik esateari, betegarririk gabe, laburtasunaren mesederako (VIII. puntua); bestetik,
ipuinak, bere ustez, borobila behar du izan, hasiera eta bukaera bikainez osatuta egon
behar du (V. puntua).

Poek, ordea, ipuingintzaren ezaugarri nagusia honek sortu behar duen efektua
dela sinesten du (Aguinaga, 1999: 51; Bartolomé, 2009: 72). Efektu horren morroiak
lirateke laburtasuna lehenago, eta honekin bat datorren intentsitatea ere. Izan ere,
ipuinak efektu hori sor dezan, batetik laburra behar du izan, eta bestetik, laburra izateak
berarekin dakar trinkoa ere izatea. Ezaugarri horren alde agertu zen baita ere Aldecoa
(Aldecoa, 1973 apud Aguinaga, 1999: 55).



10

Euskal esparruan egon da teorilaririk aztergai dugun generoaren exijentziez
hausnartu duenik. Lertxundik (1982) diosku ipuina egituratzen duen ezaugarri nagusia
sugestioa dela, eta honekin lortzen direla gainontzeko ezaugarriak ere: ipuinak iradoki
egin behar du, horretarako erritmo arina ezinbestekoa da, eta horrek guztiak testuaren
luzera ere baldintzatzen du, zenbat eta laburragoa izan, orduan eta erritmo handiagoa
baitu (1982: 39). Mujika Iraolak (1991) orain artean aipaturiko ezaugarriak barnebiltzen
ditu bere artikuluan ipuinaz diharduela: ipuin bat hasierako irudi batetik abiatu eta
garatu behar da; hasiera eta bukaera bikainez osatuta, ipuinak laburtasunean
iradokitzailea izatea bilatu behar du, esplizitatzen ez dena esplizitatzen dena bezain
garrantzitsua izateraino (1991: 307). Iradokitzeaz dihardugula, aipatu teorikoek ez ezik,
euskal tradiziotik at ere, bada bertute hau ipuinaren ezaugarri nagusitzat hartzen duenik
ere, hala nola Aguilar e Silvak (Aguilar e Silva, 1986 apud Aguinaga, 1999: 50).

Hala ere, Garciak (1999) beste urrats bat ematen du eta azpimarratzen, ipuinak ez
direla aipatu ezaugarrien bitartez definitzen, ezpada eraikitzen: “No es que se
caracterice por la brevedad y la economia de medios, sino que esos elementos lo
constituyen instrumentalmente, se convierten en su estructura, lo hacen cuento, son
el cuento mismo (...) (1990: 263). Alegia, ipuina ez da berez laburra edo intentsitatez
betea, edo aglutinatzailea; ipuina laburtasun horrek, intentsitate horrek eta aglutinazio
horrek eraikitzen duelako da ipuin.

Aurreko guztia kontuan hartuz, esan genezake, hortaz, lehen-lehenik ipuinaren
definizio bat ematea ez dela eginkizun erraza. Bigarrenik, definizio bat eman beharko
bagenu, argi dago aipatu ezaugarri zein hurbilpenak jasotzen dituen definizio bat izan
beharko duela, anitzak baitira teorikoen usteak. Hori dela eta, Aguinagak (1999)
darabilen definizioa geure egingo dugu, aurreko ezaugarri zein hitz guztiak barnebiltzen

dituela iruditzen baitzaigu:

En nuestra opinion el cuento es una pequefa pieza literaria con principio
y fin en si mismo; la piedra de toque del verdadero cuentista reside en saber
someter la narracion de un proceso novelable a una disposicion restrictiva, que
sin dafarlo le dé autonomia, coherencia y tension; en su corta extensién no cabe
gue despierte nuestro interés por una gran serie de hechos que excederian su
contextura; en su prieta densidad, tampoco puede interesarnos sélo por su forma
expresiva. Ha de unir amabas dimensiones (Aguinaga, 1999: 55).



11

1.2. Euskal ipuingintzari begira

1.2.1. Aurrekariak eta egungo ikerketaren egoera

Euskal literaturaren historia eta kritikaren esparruan orain artean ikerketa
akademiko gutxi izan dituen arloa, euskal ipuingintza saritua, jarri nahiko genuke
ikerketa-lan honen erdigunean. Jon Kortazarren (2011) hitz hauek ondo laburtzen dute
azterkizun dugun generoaren ikerketaren egoera: “gutxi aztertu baita ipuingintzaren
itzalek euskal literaturan izan duten alde joria, batez ere kontuan generoaren izaera era
zabal eta oparoan hartu denean” (2011: 11). Alde batetik, euskal ipuingintzaren
azterketa akademikoen urritasuna azpimarratu arren, beste aldetik, aditzera ematen du
euskal literaturako genero berantiarrena izanik ere, genero horrek eskaintzen dituen
aplikazio eta harrera kritiko zabal eta askotarikoak aintzat hartzekoak direla. Beraz, gure
ikerketak, neurri 0so apalean bada ere, euskal literaturaren kritika akademikoan dagoen
hutsunea konpondu nahiko luke, euskal literaturaren historiografia garaikideak etengabe
azpimarratu dituen generoaren berritasuna eta garrantzia bere lekuan jarriz.

Ikergaiaren aurrekariei dagokienez, Rabelliren “Gaurko euskal ipuingintzaren
historia. 1983-2003” (2011b) kapitulua nabarmendu behar da, zeina, hainbat adituren
artikulurekin batera, Egungo euskal ipuingintzaren historia (2011) obran barnebiltzen
den. Nahiz eta ez den historia lan jori bat bere horretan, Rabellik (2011b) euskal
ipuingintzaren erretratu ahalik eta zabalena biltzea helburu izanik, euskal ipuingintzaren
hurbilpen historiografiko labur bat eskaintzen du, beti ere, generoa baldintzatu duen
testuinguru soziohistorikoaren argitan. Hala ere, kontuan izanik XXI. mendeko
hastapenetara soilik iristen dela eta lanak 94 orrialde dituela, azterkizun diren hainbat
alderdi sakontasun kritiko-metodologiko handiegirik gabe aztertuz, XX. mende
amaierako euskal ipuingintzara eginiko hurbilpen gisara hartu behar da, eta motz
gelditzen da, batez ere, euskal ipuingintza garaikidearen erretratu bat osatu nahiko
bagenu. Zinez izan zen 80ko hamarkada euskal ipuingintzaren hamarkada? Izan ere, zer
gertatzen da 90eko hamarkadaz geroztik ugaltzen hasi diren ipuingintzen estilo eta
tipologia anitzekin? Idazle berriekin? Joera garaikideekin? Galdera hauek erantzun gabe
geratzen dira eta egun ipuingintzaren generoak duen hutsune akademikoa salatzen dute.

Bestalde, hurbilpen kritikoen urritasunaren aurrean, gurean hainbat ikerlarik (ik.
Olaziregi & Otaegi, 2019) azpimarratu dute bestelako literatur lanak, hala nola, ipuinen

antologiak, literaturaren ideia eta poetiken bilakaerak aztertzeko ere baliagarri



12

suertatzen zaizkigula; izan ere, euskal literaturaren gaineko pretzeptiba garaikideak
urriak baitira gurean. Antologiei erreparatuz, hortxe genituzke, esaterako, euskal
ipuingintza modernoa biltzen duten: Euskal ipuinen antologia bat (Aldekoa, 1993);
Bizkaiko euskal idazleen ipuingintza modernoa (Rabelli, 2005), Mende berrirako
ipuinak (Olaziregi, 2005), edo garaikideagoa dugun Eskuko ekipajea. Euskal ipuin
modernoen antologia (1963-2018) (Egafa, 2020). Aurrekoarekin bat, gai, tematika
edota idazle jakinetan oinarrituriko antologiei dagokienez, honako hauetan eskaintzen
diren hitzaurre analitikoak ere aipagarriak zaizkigu, nola edo hala euskal ipuingintzaren
ingurukoak aipatzen diren aldetik: Bakarrizketan (2001); Gorroto haut (2002); Begiz
jotako ipuinak (2003), Haginetako mina (2008), Zalduaren Ipuinak. Antologia bat
(2010), Mecanografiak (2018). Erdaretara itzulitako ipuin antologiak ere ezin ditugu
ahaztu, hala nola, Olaziregi (2004), Ayerbe (2014) eta Emekiro (2011), besteren artean.

Ikerketa beregainen artean nabarmentzekoak dira, batetik, Harreraren Estetikatik
landutako Olaziregiren doktore tesi lana (1998); eta bestetik, Aitzpea Azkorbebeitiaren
(1998), Kortazarren (2005b), eta Rabelliren (2011a) artikuluak. Garaikideagoak ditugu
norabide Kkritiko baten arabera egindako euskal ipuinen azterketak, hala nola, memoria
ikasketen ikuspuntutik egindakoak, horietan euskal ipuin-liburuak eta ipuin solteak
aipatzen direla kontuan izanda, hein handi batean, euskal ipuingintzaz ere dihardutela
generrake: Ayerberen lanak aipagarriak zaizkigu (2016; 2019), ipuingintza erdigunean
jartzen baitute. Honekin batera, ezin ahaztuzkoa dugu Olaziregik, Ayerberekin
elkarlanean idatzitako kapitulua (2016) (ik. Moszczynska Durst (ed.), 2016). Memoria
ardatz duten euskal ipuingintzaren iruzkinekin jarraituz, Kortazarren artikulua ere
(2009) aipatu beharko genuke, Gerra Zibila baitu hizpide.

Bestalde, www.ipuina.eus webgunea ere aipatu behar da, Koldo lzagirreren

gidaritzapean XX. mendeko egile eta ipuin esanguratsuekin batera, egile eta obra ez
hain ezagunak bilduz: “aniztasun horren izpi batzuk eskaini nahi ditugu, apurka bada
ere ikuspegi orokor eta osatu samar bat hartu ahal izan dezagun gure genero bihurriaz”

(https://www.ipuina.eus/zer-den-ipuina-eus/).

Aipaturikoa kontuan izanda, ikusi dugu euskal ipuingintza ez duela askorik

aztertu euskal esparru akademikoak, eta are gutxiago euskal ipuingintza garaikidea.

1.2.2. Euskal ipuingintzaren bilakaera eta historia


http://www.ipuina.eus/
https://www.ipuina.eus/zer-den-ipuina-eus/

13

Euskal literaturara beranduen iritsi den genero modernoa dugu euskal ipuingintza;
hala ere, jarraian argudiatzen saiatuko garenez, azkarren garatu den generoa ere bada,
hamarkada bi aski izan baititu, dela idazleek, dela argitaletxeek generoarekiko
kontzientzia hartzeko. Euskal ipuingintza moderno bezala ezagutzen den lehen obra
Anjel Lertxundiren Hunik arrats artean (1970) ipuin-liburua dugu: ‘“Harrezkero,
ipuingintza, narratibaren barruan, helduentzako literatur genero autonomo moderno eta
landua bilakatu da.” (Rabelli, 2011b: 28).

Garai horretako euskal sistema literarioaren egoerari erreparatuz, berritasunek
ezaugarritzen duten hamarkada dela generrake. Batetik, nobelari dagokionez, Txomin
Agirrek landu zuen ohituraren eta idilioaren eleberrigintza guztiz irauli zuten lanak
argitaratu ziren 60ko eta 70eko hamarkadetan, hala nola Txillardegiren Leturiaren
egunkari ezkutua (1957) nobela existentzialista, edo Noveau Roman estetikatik
ondutako Saizarbitoriaren Egunero hasten delako (1969) eleberria, besteak beste.
Aipatu lan hauen ondorioz, euskal eleberria tematikoki eta teknikoki eraberritu egin zen,
eta nobela modernorantz egin zuen salto ohiturazko euskal eleberria atzean utziz
(Aldekoa, 2008; Olaziregi, 2002; Rabelli, 2011b).

Bestetik, mintzagai dugun hamarkadan euskara normalizatzeko eta arautzeko
beharra ikusi zuten. 1968an sortu zen ofizialki egungo euskara batua, eta honekin
batera, lehenengo ikastolak, euskalduntze alfabetatze mugimenduak ugaritu ziren.
Gizartean ez eze kulturan ere hizkuntzaren aldeko berrikuntzek hautsak harrotu zituzten,
euskal kulturaren aldeko zenbait egitasmo abiarazi baitzituzten: Ez dok amairu taldeak
euskal kantagintza modernoa sustatu zuen; euskal argitaletxe berriak sortu ziren (Etor,
Gero, Lur, etab.) eta aldizkariak ere ez ziren atzean gelditu (Jakin, Zeruko Argia,
Anaitasuna, etab.) (Kortazar, 2000: 142).

Euskal literatura jarduera autonomo bezala 1950ean instituzionalizatu bazen ere,
Olaziregik (2002) dioskunez, 70eko hamarkadan hasitako berrikuntzek gailurra jo zuten
80ko hamarkadan, eta hor garatu zen guztiz euskal literatura sistema bezala (2002: 15).
Azken hamarkada horretan garapenerako baldintza soziohistoriko egokienak aurkitu
zituen euskal literaturak, eta argitaletxeak, sorkuntza literariorako diru-laguntzak eta
sariketak ugaltzearekin batera, dinamika modernoago batean abiatu zela esan genezake
(idem). Dakusagunez, euskal eleberri modernoaren sorrerari eskutik helduta sortu den
generoa dugu euskal ipuingintza, bai garaiari dagokionez, baina, baita estetikei eta
joerei dagokienez ere (Rabelli, 2011b: 30). Honekin bat, gainera, Rabellik (2011b)



14

diosku aztergai dugun generoa berantiarra izatea gainontzeko genero literario
modernoen berantiartasunari baino ezin diogula egotzi, XIX. mendetik egunera arte
genero guztiak, salbuespenik gabe, astiro garatu baitira, eta modernitatea bera ere
berandu iritsi baita gurera (2011b: 28). Hortaz, nabaria da euskal eleberri modernoaren
sorrerak eta euskal ipuingintza modernoarenak badutela loturarik.

Euskal ipuingintza modernoa, ordea, ez zen hutsetik sortu. Aitzindarietan lehena
XIX. mendean garatu zen ipuingintza mota litzateke. Genero hau, egun ipuingintza
bezala ulertzen dugunetik urrun, ez zen genero independente bezala ondu, ezpada beste
genero narratibo labur batzuekin batera. Hastapenetako molde hau, gainera, ohiturazko
estetikatik garatu zen, eta apenas izan zuen ekoizpenik eta garrantzirik. Ordea,
modernitateko estetiketatik hurbilago legokeen ipuingintza garatzeko, ezinbestekoak
izan ziren gerraosteko zenbait idazlek egin zituzten ekarpenak. Gerraostean, gerrak
hautsitako literatura berregin nahi izan zen, horretarako, batetik, hizkuntza garbizaleari
bizkarra eman zitzaion, eta bestetik, Europako joera ideologiko zein literario
garaikideekin bat egin nahi izan zuten, askotariko generoak landuz, alegia, Sarasolak
(1971) “plurienpleo literario” deritzona (1971: 70). Berrikuntza hauekin, euskal
literatura modernitatearen bidetik abiarazi zuten, eta ipuingintza ere ez zen atzean
gelditu.

Ipuingintza  garaikidearen  aitzindari  lanetan  aldizkarien  garrantzia
nabarmentzekoa da, 50eko eta 60ko hamarkadetan sortutakoetan aurkitu baitzuen
ipuingintzak garatzeko espazio nagusia. Guztien artean Pott Bandaren (1978-1980)
eragina aipatzen da, modernitatearen eta postmodernitatearen arteko eztabaida ekarri
baitzuen gurera, eta Rabelliren (2011b) hitzetan, Europako eta Amerikako literaturara
begira jarri euskal sistema literarioa (2011b: 55).

Garai horretan ondutako lan garrantzitsuenak honakoak izan ziren: Martin
Ugalderen lltzailleak (1961); Jean Etxepareren Mendekoste Gereziak eta beste (1962);
Gabriel Arestiren Ipuinak (1979) eta Jon Miranderen Gauez parke batean-ipuin
izugarriak (1984) (Rabelli, 2011b: 31). Aipatu lanek nahiz eta euskal sistema literarioan
indar handirik ez izan, ezin ukatuzko garrantzia dute ipuingintza genero modernoari
dagokionez, ohiturazko estetika atzean utzi eta, nork bere bidetik eta estilotik,
modernitateari ateak ireki zizkiotelako. Hala ere, guztietan ere aipagarriena Ugalde
litzateke; izan ere, Rabelliren (2011b) hitzetan, “Harena izan zen ipuingintza

garaikidean koka zitekeen lehenengo bilduma, urteetan bakarra, gainera. Horri esker,



15

Ugaldek erakutsi zuen ipuina izan zitekeela lan literario moderno oso baten ardatz
nagusia.” (2011b: 33).

Euskal ipuingintza modernoaren lehen hamarkadan, esan bezala Lertxundiren lana
(1970) hartzen da mugarritzat, zeinak Hego Amerikako errealismo magikoaren eta
absurdoaren literaturaren ezaugarriak dituen. Badira Lertxundiz gain nabarmentzekoak
diren zenbait izen, Mikel Zarate; Luis Haranburu; Patxi Zabaleta; Koldo lzagirre;
Kaxildo Alkorta; Xabier Kintana eta Gotzon Garate, besteak beste.

Ipuingintzarentzat 70eko hamarkada sortzeko, hasteko eta esperimentaziorako
garaia izan bazen, 80ko hamarkada, euskal sistema literarioan gora egiteko sasoia izan
zen. Urte hauetan generoarekiko kontzientzia hartu zuten idazleek, nazioartean
ipuingintzak arrakasta izan zuen, lehiaketak ez eze eskoletako eskaria ere ugaritu zen
eta argitaletxeek generoaren alde egin zuten (Rabelli, 2011b: 52). Esan genezake
hamarkada bat aski izan zuela ipuingintzak ekoizpenaren osotasunaren % 8 izatetik,
gehien garatu zen generoa izatera pasatzeko. Kantitatez ez eze, kalitatez ere gailurra jo
zuela erakutsi dute argitalpenek, hamarkada horretakoak baititugu Bernardo Atxagaren
Obabakoak (1988) euskal obra entzutetsu eta sarituena, eta Joseba Sarrionandiaren
Narrazioak (1983) loriatsua (Rabelli 2011b: 13). Garai honetan batez ere joera
fantastikoa nagusitu zen, nahiz eta estilo, teknika nahiz estetika anitzek ezaugarritzen
duten hamarkada izan. Garai honetakoak ditugu aipatutako Atxaga eta Sarrionandiaz
gain, Joxemari lturralde, Inazio Mujika Iraola, Juan Luis Zabala, Koldo lzagirre, Mikel
Antza, Hernandez Abaitua, Arantxa Urretabizkaia, Josu Landa, Joxemi Zumalabe,
Mario Onandia, eta Laura Mintegi.

Ordea, 90eko hamarkadan euskal sistema literarioan behin oinarriak ezarrita,
sistema militantea izateari utzi eta merkatuaren jokoan sartu zen. Merkatu horren arauek
generoak hierarkikoki antolatu zituen, eta eleberria jarri erpinaren puntan,
ipuingintzaren kalterako (Aldekoa, 2008: 326; Rabelli, 2011b: 75; Zaldua, 2002: 20).
Idazleek kanonizazioaren izenean balio axiologiko handieneko generoak landu zituzten
(ikus. § 1.2.3), eta ondorioz, ipuingintza, aurretik zekarren erritmoa moteldurik, ahuldu
egin zen. Hamarkada honetan, gainera, estetika errealista nagusitu zen, eleberria
kontsideraturik hau garatzeko genero aproposena (Apalategi, 2001: 45).

Hauek dira hamarkada horretako izen garrantzitsuenak: Arantxa lturbe; Karlos

Linazasoro; Edorta Jimenez; Jon Arretxe; Xabier Montoia; Harkaitz Cano; Jabier



16

Cillero; Anjel Lertxundi; Aitor Arana, Pilar Cristobal, Juan Karlos Merino, Rafa Ugalde
eta Jose Luis Otamendi.

Genero ikuspegi batetik, esan genezake Linda White-k (1996) bere tesi lanean oro
har euskal literaturaren historiez esandakoak, aztergai dugun euskal ipuingintzaren
historietara ere ekar ditzakegula; hots, ikuspegia guztiz dela andozentrikoa. Berriena
dugunetik hasita, Rabelliren (2011b) historiari dagokionez, ikus dezakegu 70eko
hamarkadan ez dela emakumezko idazlerik aipatzen; 80ko hamarkadan aipatzen diren
13 idazletik bi dira emakumezkoak (% 15), Arantxa Urretabizkaia eta Laura Mintegi;
eta 90eko hamarkadan nabarmentzen diren 13 izenetatik bi direla emakumeak (% 15)
Arantxa Iturbe eta Pilar Cristobal. Aldekoaren Euskal literaturaren historia (2008)
lanean ere, Atxagaren Obabakoak (1988) lanetik gaur egun arte, ipuingintzan
diharduten 15 idazletik emakume bakarra aipatzen da, Arantxa Iturbe (% 7).
Kortazarren Euskal literatura XX. mendean (2000) lanari erreparatuz, aipatzen diren 14
ipuingiletik bi dira bakarrik emakumezko idazleak (% 14), Yolanda Arrieta eta Arantxa
Iturbe. Ibon Sarasolaren Euskal literaturaren historia (1971) lanean ere antzeko egoera
aipa genezake, nabarmentzen diren 7 ipuingiletik guztiak baitira gizonezkoak; eta
Gabilondok ere gisa berean dirau Nazioaren hondarrak. Euskal literatura garaikidearen
historia postnazional baterako hastapenak (2014) obran, ez baitu ipuingintzan
diharduen emakumezko idazlerik aipatzen.

Olaziregik erakutsi duenez (2002), emakume idazleen inguruan eginiko zerrendek
egoera bera erakusten digute. lzan ere, Juan Luis Zabalak 1995az geroztik Egan
aldizkarian argitaratutako ipuingintzaren inguruko zerrendetan antzeman daitekeenez,
1995ean 19tik 2 dira emakumeak (% 11); 1996an 20 idazletik bat ere ez; 1997an 10etik
bat ere ez; 1998an 11tik 5 (% 45); 1999an 15etik bakarra (% 6,7) eta 2000an 24tik 7 (%
29) (Olaziregi, 2002: 19).

1.2.3. Euskal sistema literarioa eta ipuingintza

Esan ohi da, zenbait aldagaik parte hartzen duten sistema soziokultural bat dela
literatura (Olaziregi, 2002: 13). Areago, ikuspuntu funtzionalistatik hau ere, Itamar
Even-Zoharrek (1990) literatura sistema bezala ulertzeak ondorio garrantzitsuak dituela
adierazten digu, ikuspuntu sinkronistak esleitzen dizkion estatikotasun eta
homogeneotasunarekin hausten baitu dinamismoaren eta heterogenotasunaren argitan

(Even-Zohar, 1990: 3). Literatur sistemaren teoria honi Polisistemen Teoria deritzo



17

(idem). Hurbilpen honetan, sistemak hierarkikoki antolatuta daude, baina, botere posizio
hori dinamikoa da, sistema bateko elementuak uneoro baitaude norgehiagoka, nor
erdiguneaz baliatu, nor periferiaz (Even-Zohar, 1990: 6). Halaber, ikuspuntu honetatik,
literatura ez litzateke sistema beregain konplexu bat soilik, ezpada sistema handiago eta
konplexuago batean dagoen sistema txikiago bat, esaterako, sistema kulturalaren
barnean dagoena, edo merkatu sistemaren mende dagoena. Azken sistema honi heltzen
dio Even-Zoharrek (1990) Jakobsonen eskema berreraikitzeko, eta literatur sistema bai
eta bertako tenkak aztertzeko. Gauzak horrela, literatur sistema produzitzaile (egile)
batez dago osatuta, zeinak kontsumitzaileei (irakurle) produktua (liburua) idazten dien.
Produktuaren merkaturatzea baina, instituzioak ez ezik, merkatuak eta errepertorioak
berak arautzen dute (Kortazar, 2002: 18).

Bourdieuk (1995) ere azalbide hau erabiliz deskribatzen du (literatur) sistemaren
funtzionamendua: “Literatur lan edo genero baten esanahia eta balioa aldatu egiten da
ekoizle eta kontsumitzaileek eskura dituzten aukeren eta balizkoen unibertsoa aldatzen
denean” (Bourdieu, 1995 apud Egafa, 2014: 277). Bourdieuren (1995) hurbilpenak,
hortaz, sistema bertako elementuen eta gatazken emaitza dinamiko bezala azaltzen du,
zeinetan generoa bera ere modu horretan hierarkizatzen den. Azalbide horri axiologia
deritzote adituek (idem).

Euskal literaturari dagokionez eta aztergai dugun generoari begira, Egafiak (2014)
diosku kategoriarik axiologikoenetakoa nobela dela, eta ipuingintzak honen ondoan
bigarren mailako lekua duela (2014: 288). Jarraian, euskal literatur sistemaren
merkatuan parte hartzen duten elementuei errepaso bat egingo diegu, ipuingintzak duen
lekuaz hausnartu ahal izateko. Ezer baino lehen, esan beharra dago askotan ipuingintza
nobelarekiko konparazioan aztertu dugula, “nobelarekiko oposizioz eta harekiko
dependentzian definitzen eta baloratzen den” (Egafia, 2014: 292) generoa baita aztergai
duguna. Honekin batera, esan nahiko genuke jakitun garela jarraian datozen zenbaki eta
portzentaiek ez dutela sistema 0so baten berri ematen; izan ere, zer gertatzen da 2000tik
aurrera argitaratu diren lanekin? Zer gertatzen da promozio bide diren antologiekin?
Azokekin? Argitaletxeekin? Zer gertatzen da ipuin-liburuen produkzioaren zenbatekoa
nobelena baino altuagoa izan den urte horietan? Zergatik gertatu da hori? Eraginik ote
du ipuingintza generoaren bilakaeran? Alderdi eta galdera hauek guztiak erantzun gabe
geratzen dira, hauek guztiak argitzeak berak lan honen lerro guztiak hartuko

lituzkeelako.



18

1.2.3.1. Produzitzaileak

Produzitzaileek ekoitzi dutenari erreparatzeko arakatu dugun datu basea armiarma
webguneko “Literaturaren zubitegia” azpiatala izan dal. Honetan, 991 idazle eta 4.716
idazlan daude miatuta, baina, guri fikziozko lanak soilik interesatzen zaizkigunez, eta
narratibazkoak, nobelaren eta ipuingintzaren inguruko tenkaz dihardulako, horietatik
420 idazle hartu dira kontuan, hots % 43. Ikusi dugu idazleek oro har, nahiago dutela
nobelak idatzi ipuin-liburuak baino. Hala ere, esan beharra dago, uste genuenaren
kontra, bien arteko aldea minimoa dela, nobela soilik ondu dutenak % 36 izan direlako,
eta ipuingintza soilik landu dutenak % 35. Bietarik idatzi dutenik ere bada, eta kasu
honetan ere, zenbatekoa aurrekoetatik oso hurbil dago % 29k bi generoak landu

baitituzte (ikus. Eranskina. Grafikoa 1).

1.2.3.2. Instituzioa

Instituzioak zer kanonizatu duen (eta zer ez) aztertzeko, batetik euskaraz
idatzitako euskal literaturaren historia garaikideak kontsultatu ditugu, eta bestetik,

euskal literaturako sari nagusienak, literaturaren promozio bide diren heinean.

1.2.3.2.1. Historiak aztertuz

Euskaraz eginiko euskal literaturaren historia garaikideak aztertuz, Ibon
Sarasolaren Euskal literaturaren historia (1971) aipatuz hasi nahiko genuke. Horretan
ikusi dugu literatura bat duela aztergai eta ez literatur sistema 0so0a, ipuingintza ez baita
aipatu ere egiten ibilbide horretan guztian. “Laugarren partea: autoreak eta obrak”
deritzon kapituluan bakarrik agertzen zaigu, bi aldiz: lehenengoan, 1945-1964 urteei
dagozkiela, eta nobelarekin batera aipatzen du. Gainera, autore bakar bat aipatzen du
ipuinlari bezala, Jean Etchepare (1937-1961). Bigarrenean, ordea azpiatal beregain bat
eskaintzen dio ipuinari (1971: 142), 1964-1971 urteen bitartean. Hala ere sei autore
baino ez ditu aipatzen: Gabriel Aresti, Jon Mirande, Dominique Peillen, Jose
Basterretxea, J. Antonio Letamendia, S. Garmendia eta Anjel Lertxundi.

Jon Kortazarren Euskal literatura XX. mendean (2000) lanari erreparatuz ere

antzeko emaitzak ikusi ditugu. Kapitulu bat eskaintzen dio narratibari “80ko

1 Ikus. https://zubitegia.armiarma.eus/



https://zubitegia.armiarma.eus/

19

hamarkadako literatura: narratiba” (2000: 238-255), eta honen barnean, “16.1.
Ipuingintza eta eleberrigintza” izeneko azpiatala. Ordea, ez du bietako batean ere
generoaren bilakaeraren inguruko informaziorik eskaintzen, ezta ere garai hartako
euskal sistema literarioan izandako garrantzia aipatzen. Bigarren azpiatal bat ere
barnebiltzen du Kortazarrek (2000) “1990.urtetik 2000.urtera” (2000: 255-291)
izenburupean. Atal honetan ipuingintzari espazio handiagoa eskaintzen dion arren, eta
zenbait izen garrantzitsu aipatuagatik (Atxaga, Sarrionandia, Linazasoro, Iturbe, etab.),
ez da honen bilakabidearen inguruko ezer deskribatzen.

Aldekoaren Euskal literaturaren historia (2008) lanean, aurrekoetan baino lerro
gehiago hartzen ditu ipuingintzak, “Euskarazko ipuina: Bernardo Atxaga, Joseba
Sarrionandia eta beste” (2008: 308-335) azpiatal beregain bat eskaintzen baitio. 80ko
hamarkadara egiten du salto, baina, aurretiko ipuingintza modernoaren hastapenetako
egoerari muzin eginez. Egia da Atxaga eta Sarrionandia, eta beraien ekarpen literarioa
luze eta zabal deskribatzen digula, gainera, 80ko eta 90eko hamarkadan ipuingintzak
sisteman zuen egoeran ere sartu irten bat egiten du (2008: 325). Hala ere, Atxagaz eta
Sarrionandiaz bestelako izenak aipatzerakoan, bakoitzaren ekarpen tematiko eta
estilistikoetan zentratzen da, batez ere.

Gabilondoren Nazioaren hondarrak. Euskal literatura garaikidearen historia
postnazional baterako hastapenak (2014) lanean, izenburutik bertatik euskal literatura
postnazionalari begira jartzen gaitu autoreak. Euskal literatura sistema gutxitua delako
ustea deseraikitzen saiatzen da Gabilondo, eta horretarako, aurretik ekarri ditugun
zenbait ipuingileren izenak aipatu aipatzen dituela ikusi dugu, baina, eleberrigile diren
aldetik, ez ipuingile bezala. Anjel Lertxundi edo Bernardo Atxaga ditugu aipatzen diren
idazleetako bi, azken honen kasuan Obabakoak (1988) lana ere nobelatzat hartuz (2014:
46). Kanonizazio prozesuez dihardu hein handi batean aipatu autoreak bere historian,
autorez autore euskal Kkulturaren errepresentazio eta alegoria bihurtu diren obren
errepasoa eginez, baina beti ere eleberrien perspektibatik.

Hau guztia kontuan izanik, esan genezake, beraz, Rabelliren (2011b) historia
dugula ipuingintzaren inguruan egin den lan luze eta espezifikoena. Horrek erakusten
digu, beste alde batetik, 2011ra arte itxaron behar dugula ipuingintzaren inguruko

ikerketa luzeago bat izateko.

1.2.3.2.2. Sariak aztertuz



20

Euskal literaturako saririk esanguratsuena den Euskadi Literatura Sariari
erreparatuz, Eusko Jaurlaritzako webgunean agertzen den zerrenda hartu dugu kontuan?.,
Horretan, ikusi dugu hainbat sari sartzen direla aipatu sariketaren barnean: “Jon
Mirande” eleberri saria, kontakizun laburren “Kirikifio” saria, etab. Gainera, askotan
informazioa falta da (1992 eta 1993 urteetan, esaterako). Argitasunaren mesedetan,
espresuki “Euskadi sari” izena hartu dituzten sariak soilik hartu dira kontuan, eta 1989-
1991ra bitarteko eta 1997tik gaur egunera bitarteko sariak aztertu dira. Eman diren 26
saritatik 15 nobelentzat izan dira (% 58) eta 6, ordea, ipuingintzarentzat (% 23)°.
Euskarazko narratibari ematen zaion Kritika Sariari gagozkiola ere antzeko emaitza
dakusagu, izan ere, eman diren 43 saritatik (1976-2018), 37 nobelarentzat izan dira (%
86) eta gainontzeko 6ak (% 14), ostera, ipuingintzarentzat. Azkenik, 111 Akademia
Saria aztertuz, emaitzak are ezkorragoak dira ipuingintzarentzat, eman diren 8 sariak
(2012-2019), guztiak, nobelarentzat izan baitira (% 100).

1.2.3.3. Merkatua eta errepertorioa

Merkatuan argitaratzen dena aztertzeko erabili dugun datu-basea Euskal
Literaturaren Apalategia (ELA)* izan da. Datu-base honetan agertzen diren urteak
bakarrik hartu ditugu kontuan, zaharrena 2000. urtea izanik, eta berriena, 2019. Honetan
ere, “Literatur zubitegian” egin dugun bezala, eleberria eta ipuingintza aurrez aurre jarri
ditugu eta bien arteko konparaziotik zenbait datu argigarri atera (ikus. Eranskina. Taula
1).

Dakusagunez, 19 urtetan 4 aldiz nagusitu da ipuin-liburuen produkzioa nobelen
produkzioaren gainetik (% 21); kasu bitan (% 11) bien produkzioaren zenbatekoa
berdina izan da; eta gainontzeko 13 urtetan (% 68) nobela gehiago argitaratu dira ipuin-
liburuak baino. Datu hauen aurrean, esan genezake merkatuak (ia beti) nahiago izan
duela nobela bat argitaratu ipuin-liburu bat argitaratu baino.

Errepertorioa ere guztiz lotuta legoke merkatuak argitaratzen duenarekin. ELAren
arabera, 2000-2019ra bitarteko errepertorioa 507 nobelaz (% 56) eta 396 ipuin-liburuz
(% 44) dago osatuta. Horrek erakusten digu idazleek eredu gehiago dutela nobelan

ipuingintzan baino, alegia, eleberri gehiago argitaratu direla ipuin-liburuak baino. Hala

2 lturria; https://www.euskadi.eus/informacion/premios-euskadi-literatura-ganadores/web01-a2kulsus/es/
3 Poesiari lau sari dagozkio (% 15) eta geratzen den % 4a onartu ez zen sari bati.
4 1kus. http://ehu.eus/ehg/apalategia/



https://www.euskadi.eus/informacion/premios-euskadi-literatura-ganadores/web01-a2kulsus/es/
http://ehu.eus/ehg/apalategia/

21

ere, Zalduak diosku (2016) Euskal Herrian, ehunekotan, ipuin-liburu gehiago
argitaratzen direla inguruko literaturetan baino, hala nola, Madril, Bartzelona, Paris,
Londres eta New York (2016: 150). Alde horretatik, pentsa genezake, batetik, ipuin-
liburuek gure sisteman balio axiologiko handiagoa dutela, eta bestetik, hortaz, ez direla
hain emaitza txarrak gurean. Euskal literaturan ipuingintzak gainontzekoetan ez duen
sendotasuna azaltzeko, hona Zalduak (2016) darabiltzan argudioak: merkatu sistema
txikiagoa izanik, idazleek hartzen duten arriskuak ez du horrenbesteko pisurik;
euskararen egoera diglosikoak berak eskaria handitzen du eta askotan ipuin-liburuak ere
best seller izatera heltzen dira; nazioaren izaera zatikatuari begiratuta, Ipuinaren
Herrialde bat litzateke gurea, ipuin-liburuak, nobelak ez bezala, zatikatuak izanik,
hobeto ezkontzen baitira euskal nazioaren izaerarekin (2016: 154).

1.2.3.4. Kontsumitzaileak

Atal honetako datuak lortzeko, bere mugez jakitun izan arren, Deia egunkariko
Ortzadar gehigarria kontsultatu dugu, zeinak zenbaki guztietan liburu salduenen
zerrenda labur bat ekartzen duen. Esan beharra dago aldizkariko iturria Elkar
argitaletxea dela, hortaz, jarraian aipatuko diren datuak argitaletxe horri soilik dagozkio.
Bestetik, azpimarratu nahi da 2010etik 2019ra arte arakatu dela, 2010az lehenagoko
gehigarriak ez ditugulako eskura izan, ez behintzat euskarri elektronikoan. Halaber,
zailtasunak izan ditugu aldizkariko ale guztiak aurkitzeko, batez ere 2010, 2011, 2012
eta 2013koetan, hala ere, hilabete guztietan behintzat ale bat lortzen saiatu gara.

10 urteotako azterketa eginez, ikusi dugu, irakurleek nobela gehiago erosi dutela
ipuin-liburuak baino. Ordea, bada salbuespenik aleetan: 2011ko urriaren leko alean,
eleberri eta ipuin-liburuen zenbatekoa berdina da (hiruna); 2017ko uztailaren 1eko alean
ere berdinak dira zenbatekoak (bina); 2014ko apirilaren 18ko alean, ipuin-liburu
gehiago saldu zirela adierazten da (bi nobela eta lau ipuin-liburu); 2015eko abenduaren
19ko alean ere gauza bera (bat-hiru); 2018ko martxoaren 3ko (1-2), ekainaren 9ko (0-1),
irailaren 29ko (1-2) eta urriaren 13koetan (1-2) ere berdin. Oro har esan liteke gehiengo
handi batek nahiago izan duela nobelak erosi ipuin-liburuak baino. Hala ere,
iradokitzailea ez eze interesgarria iruditzen zaigu 2018. urtean lau aldiz alderantziz
gertatzea. Gaude urte honetan ipuingintzak indar handiago izan zuela, baina, ustea

edozein delarik ere, ikerketa luzeago batean berrestu beharko litzateke.



22

1.2.3.5. Ipuingintzaren balioaren bilakaera eta egungo egoera

Nabaria da, behintzat 2000tik egunera arte, ipuingintza beti egon dela nobelaren
mende; baina, noiztik datorkio mendekotasun egoera hau? Izan al da ipuingintza nagusi
euskal literaturaren historiaren uneren batean? Zergatik izan da bigarren mailako
nobelarekiko konparazioz?

Euskal ipuingintza modernoa genero beregain eta moderno bezala onartu zenetik,
hots, arestian aitortu dugunez, 80ko hamarkadatik, nobelaren morroia izan da (Zaldua,
2002: 25). Inguruko literaturetan ere honela izan dela adierazten digu Zalduak (2002),
eta hurrengo hamarkada ere, kritikaren aldetik bederen, nobelaren hamarkada izan bide
da. Bederen diogu, zeren Zalduak (2002), Lertxundiren baieztapenari jarraiki,
adierazpen honi buelta ematen dio eta ozen eta argi adierazten “90ekoa ipuinaren
hamarkada izan da” (2002: 25). Hori ondorioztatzeko aipatu adituak, bai kuantitatiboki,
eta bai kualitatiboki ere hamarkada horretako ipuingintza oparoa izan zela argudiatzen
du (2002: 25-26). Argi dago, kontraesankorrak diren baieztapenez osatuta dagoela
euskal ipuingintza modernoaren inguruko diskurtsoa, eta hori horrela, errebisio eta
azterketa sakonago baten beharra duela ondoriozta genezake.

Hala ere, ipuingintzak (ia beti) nobelarekiko izan duen mendekotasuna ez du inork
ere ukatzen. Hain da hau horrela ezen, delako obra osatzen duten ipuinek zenbat eta
lotura handiagoa izan nobelarekin, orduan eta estimatuagoa eta baloratuagoa baita
ipuin-liburu hori. Hortaz, datuek erakutsi dutenez, nobelatik hurbilago dauden ipuin-
liburuek, Short Story Cycle® bezala ezagutzen direnek (Mann, 1989), harrera hobea dute
beraien artean loturarik ez duten ipuin-liburuek baino (Egafia, 2014: 293).

Egafiak diosku (2014; 2020), batetik, umeentzako generotzat hartzeari zor diogula

morrontza hori (Egafia, 2020: 6). Bestalde, axiologiaren ikuspegitik, merkatu sistema

> Mann-ek (1989), D.H. Lawrence-n hitzak bere eginez, honela definitzen digu Short Story Cycle delakoa:
“In Our Time calls itself a book of stories, but it isn’t that. It is a series o successive sketches from a
man’s life, and makes a fragmentary novel” (1989: ix). Dakusagunez, zatikatutako nobela gisa definitzen
zaigu, lotura duten ipuinez osatutakoa izaki. Hori dela eta, bi ezaugarri nagusi egozten dizkio aipatu
adituak: ipuinak buruaskiak dira, baina, era berean, elkarrekin harremanduta daude (1989: 15).
Lehenagotik ere kritikariak bereizketa horretaz jabetu ziren arren, 70eko hamarkadan hasi ziren
sistematikoki genero hau definitzen eta deskribatzen. Honen adibide ditugu, James Joyce, Sherwood
Anderson, Ernest Hemingway, John Steinbeck, William Faulkner, Flannery O’Connor, Eudora Welty eta
John Updike bezalako idazleen lanak, besteak beste (1989: xi).



23

osoak literatur lanen pertzepzioa hierarkizatzen du, hori dela eta kritikaren
gutxiespenetik hasita, ipuingintza beti kokatu da nobelaren azpian (Egafa, 2014: 277).
Zalduak (2002) ere ideia honi eusten dio ipuingintzaren mendekotasuna azaltzeko, izan
ere, bere iritziz, kasu askotan kalitate eta kantitate aldetik nobelaren maila berean egon
bada ere, “azken batean, merkatu, hezkuntza eta kultura-ohiturekin erlazionatuta daude
nobelaren egungo ‘garaipena’ eta ipuinaren ikusezintasun erlatiboa” (2002: 26-27).
Esan genezake, Simone de Beauvoirrek behin erabilitako hitzak geure eginez (ikus. 8
2.1.2), ipuingintzaren balioa ere egin egiten dela merkatuarekiko dialektikan, eta
ondorioz, kategoria sozial bat dugula hau ere.

2. Marko teoriko-metodologikoa

Aditu gehienek aho batez onartzen dutenez, ikerketa eta teoria feministek,
feminitate ereduak auzitan jartzeaz gain, maskulinitate ereduak ere deseraikitzen
lagundu dute, men’s studies edo maskulinitatearen inguruko ikerketen argitan (Connell,
2005; Gilmore, 1990; Aresti, 2020, etab.). Halaber, Cuklanz et al.-en (2020) artikuluak
erakusten digun bezala, egungo esparru akademikoan genero ikasketak, eta batez ere,
teoria feministak diziplina anitzetako ikerketak egiteko aparatu teoriko-metodologiko
esanguratsu bilakatu dira. Hau kontuan izanik, atal honetan genero ikasketen ikuspegia
geure egingo dugu, eta ikerketa eta hurbilpen feministekin hasita, maskulinitatearen
inguruko ikerketek erakutsi digutena ere kontuan izango dugu. Guztiarekin ere,
maskulinitate eta feminitate ereduen ezaugarrien, jarreren, ekintzen eta espazioen
inguruan hausnartuko dugu. Dakusagunez, gaur egungo literaturaren teoria eta kritikan
nagusi den diziplina artekotasunaz eta zenbait norabide kritikoz baliatuko gara, geure
egingo baititugu genero ikasketak, ikasketa kulturalak, gorputzaren inguruko teoria
soziala, edo espazioaren inguruko ikerketak, besteren artean.

Identitatearen eraikuntza, eta beraz, maskulinitate eta feminitate eraikuntzak
kulturatik kulturara aldakorrak direla guztiz onartuta dago egungo ikerketa munduan
(Essed et al., 2005); hain da kultura aldagarritasunaren eragile, ezen homosexualitatea
nola ikusten den ere kulturatik kulturara aldatu egiten baita (Rodrigo, 2000). Hau
kontuan izanik, maskulinitate eta feminitate ereduez dihardugula, esan beharra dago,
logikoa den bezala, lan honetan ez dugula zehaztasunez jokatuko, munduan indarrean

dauden eredu gehienak kontuan hartzeak lanaren mugak gaindituko lituzkeelako.



24

Ikerketa-lan honetan mendebaldeko kulturan nagusi diren ereduetako batzuk soilik
aipatuko dira, hortaz. Identitate ereduen deskribapenean, gainera, jarrera, ezaugarri eta
praktika hegemonikoak eta ez-hegemonikoak zeintzuk diren zehazten saiatuko gara.
Deskribapenaren bitartez, Estebanek (2004) nola, geuk ere, diskurtso hegemonikoa
jarraitzen duten ereduak patriarkatuaren biktimatzat hartuko ditugu; jarraitzen ez
dutenak, ordea, identitatea beraiek sentitu eta nahi izan duten erara eraiki dutela
baieztatuko dugu (2004: 10).

Azkenik, bai atal honetan, bai analisian bertan ere, gizon/emakume kategoriak
erabiliko ditugu. Jakitun gara kategoria hauen erabilerak kritikatu nahiko genukeen
binarismoari mesede egiten diola, baina, argi utzi nahi dugu zentzu sozialean erabiliko
ditugula soilik, hau da, gizartearekiko dialektikan gizon/emakume deituak garen

neurrian.
2.1. Kritika eta mugimendu feminista: nazioartetik Euskal Herrira

2.1.1. Definizio baterantz

Feminismoa, mugimendu bezala, era askotan definitzen bada ere, funtsean,
definizio guztietan azpimarratzen da helburua beti dela politikoa, berdintasunaren
bidean, praxi matxistak salatu eta deuseztatzen ahalegintzen den aldetik (Moi, 1988
apud Olaziregi, 1999: 5). Honekin batera, feminismoa beti ulertzen da praktika
kolektibo eta plural gisan, hori dela eta, mugimendu hau eraikitzerako orduan, nola
definitzen den baino garrantzi handiagoa ematen zaio feminismoaren parte direnek
mugimendu horren alde zer egiten duten begiratzeari (Esteban, 2017: 17). Estebanen
(2017) azalpen honetatik abiatuta, hortaz, esan genezake feminismoa gorputz kolektibo
bat dela, bere hitzetan, “elkarrekin egote eta elkarrekin ekite bat” (2017: 17).

Hala ere, feminismoa gorputz kolektibo bat dela adierazteak ez du esan nahi
mugimendu horretan parte hartzen dutenek ideia bateratuak eta berdinak dituztenik.
Ezta ere, feminismoa, nazioarteko ikuspegitik, zein euskal ikuspegitik, mugimendu
singularra denik. Kontrara, feminismoaren bilakabidearen historiari erreparatzen
badiogu (ikus. § 2.1.3), konturatuko gara ez dela diskurtso bateratu bat, feminismoak
anitzak direla eta ibilbide anitzak izan dituztela, identitate ereduak eta pentsatzeko
moduak anitzak diren bezalaxe (Carabi, 2000). Ordea, hasierako ideiara bueltatuz,

aniztasun horrek badu zerbait batzan: helburua. 1zan ere,



25

El feminismo es un pensamiento de la igualdad, o en otras palabras, el
feminismo es una tradicion de pensamiento politico con tres siglos a la espalda,
que surge en el mismo momento en que la idea de igualdad y su relacion con la
ciudadania se plantean por primera vez en el pensamiento europeo (Carabi, 2000:
89).

Mugimendu feministak milaka emakumek beraien identitatea eta feminitate
ereduak birpentsatzea eta birplanteatzea eragin zuen eta eragiten du. Esan genezake,
berdintasunaren aldeko borroka eta aldarri horretan, emakumeek beraien identitatea
berreraikitzeko aukera bat aurkitu zutela, nor izan behar zuten atzean utzi eta nor izan

nahi zuten horri garrantzia emanez (Carabi, 2000: 15).

2.1.2. Norberaren gela bat izan duten emakume kritikariak

Kritika feministaren bilakaera historikoari dagokionez, bi joera nagusi aipatzen
dira aitzindari bezala: kritikagintza anglo-amerikarra eta frantsesa. Lehenengoari
gagozkiola, frantsesak ez bezala, eragin nagusia politika mailan izan zuela esan
genezake eta ez hainbeste metodologia mailan, ikasketa goreneko zirkuluetara hedatzea
lortu baitzuten. Kritikagintza honen garai mugarria boto femeninoa legeztatu eta 60ko
hamarkada izan zen, emakumezkoen askapen mugimendua sendo antolatu baitzen eta
honekin batera, ordura arte aztertzeke zeuden idazle emakumezkoen lanak ere aztertzen
hasi ziren Estatu Batuetan. Hurrengo hamarkadan kritika mota hau bere lekua hartzen
hasi zen, ikerlanak espezializatuz, eta esan genezake ondoren datozen hamarkada
bukaerako lanek markatu zutela hurbilpen honetako norabide sendoena: Moers-en
Literary Women (1976), Showalterren A Literature of Their Own (1977) eta Gilbert &
Gubar-en The Madwoman in the Attic (1979) (Olaziregi, 1999: 9). Esparru honetan,
aitzindari eta bultzatzaile nagusia Virginia Woolf (1892-1941) izan zen A Room of
One’s Own (1929) bezalako lanak ondu zituen idazle eta kritikaria. Azken lan honetan
historian zehar emakume idazle gehiago ez sortzearen inguruan haushartzen du
idazleak, bere aburuz hauek izanik arrazoiak: emakumezkoek denbora librerik,
buruaskitasun ekonomikorik eta norberaren gelarik ez izatea.

Teoria Feminista Frantsesak, ordea, bestelako abiapuntuak izan zituen, arestian
aipatu bezala, ekarpen nagusiena teoria eta metodologia mailan eginik. lzen bat
ekartzekotan Simone de Beauvoir-ena ezin aipatu gabe utzi, hasieratik sozialismoarekin
emakumearen aurkako zapalkuntza salatu nahi izan zuen eta. Bere lan nagusiena, kritika

feministetan eragin handia izan duen Le deuxiéme sexe (1949) dugu, emakumeen egoera



26

historikoaren inguruko ikerketa serioena omen, generoaren inguruko paradigma
aldaketa ekarri zuen nazioartekoa bilakatu den adierazpen honekin “Ez gara emakume
jaiotzen; emakume “egin” egiten gara” (Olaziregi, 1999: 11). Kritikari frantses honen
ostekoek, finkatu egin zituzten angloamerikarrekiko diferentziak, eta marxismoaren
ildoetatik urrunduz ikuspuntu psikoanalistara egin zuten salto. Derridaren
dekonstrukzioa eta Lacanen psikoanalisia ardatz teoriko nagusitzat hartuta, Des Femmes
(1973) argitaletxearekin elkarlanean, “logozentrismo” eta “falozentrimoari” oldartzen
zaion emakumezkoen idazkera berria defendatu zuten: emakumezkoaren inkontziente
eta libidoak gidatutakoa, hain zuzen.

Hortaz, ikus daiteke, kritika feministak ez digula joera teoriko bateratu bat
eskaintzen, adarkatutako bat baizik, eta zatikatze hori areagotu egin zen 80ko

hamarkadaz geroztik “aniztasunaren feminismo” deritzogunari esker.

2.1.3. Mugimendu feministen historia labur bat

Jualianok (2008) dioenez, feminismoaren iraultza handia ez ei da izan gizarteko
arauei muzin egitea, hori betidanik egin izan baita; iraultza handia, ordea, injustiziak,
berdintasun eza, eta mendekotasun egoerak ikusgarri eta esplizitu egiten direnean hasi
zen (Juliano, 2008 apud Esteban, 2017: 23). Hau kontuan izanik, aurreko atalean aipatu
duguna zorroztu beharrean gaude; izan ere, Carabik (2000) dioskunez, feminismoak
hiru mende baino gehiago ditu, baina, zuzenagoa litzateke esatea, feminismoaren
iraultzak hiru mende baino gehiago dituela. Bestetik, Jualianoren (2008) hitzek honako
galderarekin parez pare jartzen gaituzte: noiz hasi zen, orduan, feminismoaren iraultza
aipatu egoera horiek salatzen?

Maldonadok (2010) diosku iraultzaren sortze momentua emakumeek gu esan
dutenekoa dela, hots, emakume izanik, batasun sendo bat eraiki zezaketela adierazi
zutenekoa (2010: 59). Beste hitz batzuekin:

El feminismo nacid con la presuncion de que «algo» unia a todas estas
mujeres, y por consiguiente intent saber qué era ese fundamento comdn, que
algunas pensadoras, sin embargo, consideraron un invento tramposo del
patriarcado para justificar la opresion de las mujeres por razones «naturales»
(Segarra, 2000: 7).

Sortze momentu hori, Lehen olatu feminista deiturikoa litzateke, sufragisten

garaia edo feminismo ilustratu bezala ere ezagutzen dena (Esteban, 2017: 23) eta XVIII.



27

mende erdialdetik XIX. mendera bitartean garatu zen, batik bat (Essed et al., 2005).
Garai horretan emakumeek ez zuten ez boto eskubiderik, ezta hezkuntza eskubiderik
ere, gizonek ez bezala (Martorell, 2012: 188). Egoera bidegabe horren aurrean, boto
eskubideen aldeko lehen eskaerak eta aldarriak egin ziren (Barker et al., 2016).
Bigarren olatu feminista, 1960ko eta 1990eko hamarkadetan gorpuztu zen eta
aktibitate erradikal bezala ezaugarritu; izan ere, emakumeak progresiboki beraien
mendekotasunezko egoeraz kontzientzia hartzen joan ziren, eta androzentrismoaren
kritikan ikuspegi berri eta anitzak finkatu ziren (Puleo, 2000). Ordura hartako gizarteak
jada, bi mundu gerra bizi izan zituen, eta bigarrenaren ondotik (1939-1945) etorri zen
sistema politikoaren aldaketarekin emakume askok beraien eskubideak aldarrikatzeko
unea eta parada aurkitu zuten. Une horretan gizarteak aurretik ikasitako balore eta
bizitzeko modu unibertsalak eztabaidatu eta auzitan jarri zituen. Ez dirudi kasualitatea
denik 60ko hamarkada izatea giza eskubideen aldeko aldarrikapenak, eta horien
barnean, emakumeen eskubideen aldekoak loratu ziren garaia (Cazés, 2004).
Testuinguru horretan garatutako feminismoak, “lo personal es lo politico”
(Lipovetski, 1999: 61; Rich, 1996: 12) lemapean, emakumeen arazo pertsonalak
politizatu nahian, sexualitatea gizonen nagusitasuna inposatzeko elementua zela salatu

zuen:

Lo que el feminismo de los 60 argumenta es que, sin negar que el poder
patriarcal pueda ser una estructura antropol6gica profunda, esa manera de operar
del patriarcado convierte a la propia sociedad humana en una sociedad natural, lo
que seriamente nadie admite (Valcarcel, 1997: 95).

70eko hamarkadaz geroztik garatutako ildo feminista berrietan, maskulinitate
hegemonikoarekin (Connell, 2005: 76) identifikatu ez ziren gizonezkoak gero eta
gehiago izanik, emakumetasuna ez ezik, gizontasuna ere auzitan jarri zen (ikus. § 2.2).
Garai horretan gorpuztu ziren baita ere emakumeen askapenerako mugimenduak,
besteak beste familia emakumearen opresiorako espazio nagusia zela azpimarratu
zutenak, hain zuzen (Connell, 2005: 41).

Hirugarren olatu feministan, feminismo garaikide edo feminismo postmodernoa
deritzotenean, 1990eko hamarkada erditik hasita, belaunaldi berriek hartu zuten
lekukoa, aurrekoen jarrera preskriptibo eta ezkorrari buelta emanez (Barker et al.,
2016). Garai honetako mugimendu feministek, sexualitatearen eta boterearen,

generoaren eta sexualitatearen, identitatearen eta jokamoldearen, edo norma



28

heterosexualaren eta aukera sexualaren arteko harremanak auzitan jarri zituzten eta
aukera berriak proposatu. Judith Butleren testuetan oinarrituta aurreko garaiko
egoerarekin apurtu nahi izan zuten zenbait alderditatik: aurreko garaiko ortodoxia
sexualarekin apurtzeko helburuarekin, pentsamendu sexual berri bat eraiki zuten;
feminismoak boterearen jardunbideak eta erabilera eztabaidatzeko eta iraultzeko esparru
bilakaturik, identitate-kategoria baten inguruko beste ildo batzuekin egin zuen bat,
queer teoriarekin, kasu, edo transexualitatetik eta transgenerotik egindako ekarpenekin.
Halaber, heteropatriarkatuak sortutako eskema zapaltzaileak birpentsatzen hasi ziren eta
definizio androzentriko, dikotomiko eta heteronormatiboekin apurtzen (Esteban, 2009:
36). Bestela esanda, genero mugak ezabatzen hasi ziren garai honetan, eta genero
aniztasuna aldarrikatzen, postmodernitatetik eratorritako ideiak bere egin eta identitate
bat eta bakarraren ukatzearen ondorioz (Lasarte, 2012: 52). Esandakoaz gain, azken aro
feministara arte itxaron beharra daukagu emakumeen eskubideez gain, intersekzioaren
izenean, gainontzeko talde subalternoen® eskubideak aldarrikatzeko, arraza ere barne
harturik (Barker et al., 2016: 344).

Aipatu olatu hauen aurretik, hala ere, badaude aurrekari bezala har litezkeen
zenbait izen, ez direnak aipatu ditugunak bezala horren finkatuak ezta globalak ere,
baina, egin zuten aldarrikapenengatik izendapena behintzat merezi dutenak: Olympe de
Goujes (XVII. mendea) eta Mary Wollstonecraft (XVIII. mendea) (Cazés, 2004: 37).
Lehenengoa, Frantziako Iraultzan (1789), egun feminismo moduan ezagutzen duguna
defendatzeagatik gillotinatua izan zen; bigarrenak emakumearen eskubideen alde

borrokatu zuen.
2.1.4. Euskal Herrian zer?

Euskal Herrira etorriz, honela deskribatzen digu Estebanek (2017) hemengo
mugimendu feministen izaera: “Gure feminismoa, edozein feminismo legez,
heterogeneoa izan da eta da, askotarikoa, talde, jarrera eta jardun oso ezberdinekin,
kontrajarriak bezain bateragarriak” (Esteban, 2017: 13).

Ordea, Estebanek (2017) azaltzen duenez, euskal mugimenduok ez datoz bat
nazioarteko olatuekin, izan ere, euskal esparruan bi aro nagusitzen dira, eta bi-biak,

1976az geroztikoak. Lehenengo aroa XX. mende amaieran garatu zen, eta 1984an eta

5 Uler bedi subalterno terminoa Spivak-ek (1997) definitu eta erabili zuen bezala, hots, sistema kapitalista
batean zapalduta dauden pertsonak izendatzeko (1997: 42).



29

1994an ospatu ziren Euskal Herri mailako 11. eta I1l. Emakumeen Jardunaldien inguruan
gorpuztu. Bi jardunaldi hauetan aurretik planteatu gabeko ideiak eta ikuspegiak
plazaratu ziren, gorputzaren inguruko eskubideak, edo emakumeek jasaten zituzten
desberdintasunak kasu. Guztiarekin ere, lehen aro hau unitario, herritar,
bedinzale/horizontal eta antisistemiko bezala ezaugarritzen du Estebanek (2017: 26).

“Bigarren aro” bezala ezagutzen dena hurrengo mendean garatu zen, hots, XXI.
mende hasieran, eta aurreko aroko proposamenak finkatzeko eta sendotzeko balio izan
zuen. Horretaz aparte, nazioarteko hirugarren olatu feministaren proposamenekin bat
eginda, praxia eta teoria berriei atea ireki zitzaien, hala nola queer teoria eta
transfeminismoari’. Azken egitasmo hauen bultzatzaile nagusia Medeak taldea izan zen,
aurretik Euskal Herrian formulatu gabeko zenbait kontzeptu integratu baitzituen:
sexualitatea, transexualitatea, pornografia, prostituzioa, etab. (Medeak, 2013; Esteban,
2017).

Egungo betaurrekoekin begiratuta, hala ere, euskal feminismoaren mugimenduak
aurrez aurre duen testuingurura egokitzen jakin ez duela kritikatzen dute Esteban (2004)
adituak eta Medeak taldeak (2013). 1zan ere, batetik, Mugimendu Feminista Klasikoan,
ez dute uste aldaketarik egin behar dutenik, eta hortaz, ez dute bat egiten
transfeminismoak defendatzen dituen ideiekin. Gainera, Feminismo Klasikoak,
transfeminismoak ez bezala, batez ere klase ertaineko eta altuko emakume zuri eta
heterosexualaren beharrei begiratzen dio, eta ez ditu gainontzeko kolektibo

subalternoagoak barnebiltzen.
2.2. Maskulinitatearen inguruko ikerketak eta men’s studies
2.2.1. Definizioa, sorrera eta hedapena

Connell-ek (2005) erakutsi duen bezala maskulinitatearen inguruko ikerketei
alderdi askotatik heldu zaie: psikoanalisitik, psikologiatik, soziologiatik, eta
historiografiatik (2005: 67), besteak beste. Baina, maskulinitatearen inguruko ikerketa
aipatzerakoan, egiazki, zertaz dihardute? Eta men’s studies delakoak aipatzerakoan? Ba

al dago alderik bien artean?

7 Alvarezek (2013) definitzen duen bezala ulertzen dugu transfeminismo kontzeptu eta mugimendua:
“Transfeminismoa subjektu feministaren aniztasunaz jabetzeko behar politikoa da.” (Alvarez, 2013: 140).



30

European Institute for Gender Equality Home-k (EIGE) honela definitzen digu
aztergai dugun diziplina:

Studies grounded in men’s movements and the common goal, shares with
feminists, of creating a partnership in the gender framework of the 1970s and
challenging accepted notions of masculinity and feminity
(https://eige.europa.eu/thesaurus/terms/1289).

Honen arabera, hortaz, men’s studies deritzoten diziplinak beregain hartzen ditu
maskulinitatearen inguruko ikerketak ere bai. Gainera, Connell-ek (2005) adierazi
bezala, mugimendu feministekin bat egiten dute, helburua bat bera izanik: guztientzat
kaltegarri den diskurtso hegemoniko eta patriarkala iraultzea. Guztiarekin ere, esan
genezake men’s studies diziplinak gizonezkoei historikoki ezarri zaien eredu
maskulinoa auzitan jartzeko espazioa izan nahiko lukeela, eta hori egiteko tresnak eman
nahiko lituzkeela.

Mintzagai dugun diziplinaren historiak laburra du ibilbidea, soziologiaren,
literaturaren eta ikasketa kulturalek hala bultzatuta, 70eko hamarkadan hasi baitziren
maskulinitatearen inguruko kezka eta eztabaidak (Connell, 2005; Segarra et al., 2000).
Lehendabiziko ikerketa formal eta akademikoak, ordea, hurrengo hamarkadan ugaldu
ziren, alegia, 80ko hamarkadan (Aresti, 2020: 334), eta hamarkada bat geroago, jada,
Europako esparru akademikoetara eta zenbait testuinguru latinoamerikarretara hedatu
ziren aipatu ikasketak.

Garapen azkarra izan arren, Gilmore-k (1990: 2) salatzen duen bezala,
maskulinitatearen inguruko ikerketak edo men’s studies delakoak berantiarrak izan dira.
Horren arrazoi nagusia diskurtso hegemonikoa deseraiki eta auzitan ez jartzea izan da,
mugimendu feministek ez bezala. Honekin lotuta, asko dira maskulinitateen ikerketen
bultzada genero-ikerketei, eta batez ere, mugimendu feministen ekarpenei egozten
dietenak (Connell, 2005; Gilmore, 1990; Aresti, 2020, etab.). Arestik diosku (2020),
generoaren historiaren inguruko ikerketek maskulinitatearen historia ere abiaraztea
ekarri dutela. Areago, Lomas-ek (2004) diosku, feminismoek egindako ekarpenek men’s
studies delakoak bultzatu ez eze, maskulinitateak azaltzeko eraiki den teoria erro-errotik
baldintzatu dutela. Batetik, feminitateen inguruko ikerketek erakutsi dutenez, ez dago
modu/eredu bakar bat emakumea izateko, eta, ondorioz, ezta gizonezkoa izateko ere.
Horrek esan nahi du, bigarrenik, ez dagoenez eredu bat eta unibertsala emakume

izateko, gizonezkoa izateko ere ez dagoela eredu nagusirik: “una diversidad heterogénea


https://eige.europa.eu/thesaurus/terms/1289

31

de identidades masculinas y de manera de ser hombres en nuestras sociedades” (Lomas,
2004: 13). Azkenik, identitate femeninoa deseraikitzen eta nahieran berreraikitzen den
bezala, identitate maskulinoa ere, horren bertsio guztietan, ikasi egiten da eta hortaz,
desikasi ere egin liteke.

Hala ere, esan beharra dago teorien arteko elikatzea bi norabidetan egiten dela,
alegia, ikerketa feministek maskulinitatea birpentsatzea ekarri badute ere,
maskulinitateak ikertzeak ikerketa feministei ere zenbait ekarpen egin diela (Valcuence,
2003: 13). Izan ere, generoaren izaera erlaziozkoa dela erakusteaz gain, ezberdintasun
sexualaren berezkotasuna deseraikitzen laguntzen dute, gizontasun hegemonikoari
muzin egiten dioten eta aniztasuna defendatzen duten heinean. Halaber, “argi esateko,
emakumeak baztertzeaz gain, emakumeak zein gizonak asetzen ez dituen gizarte batean
bizi gara” (Emakunde, 2008: 14). Arrazoi hori dela medio iruditu zaigu garrantzitsua
ikerketa lan honetan bi-biak aztertzea.

Dena den, ikasketa feministen sorrera eta garapenarekin batera badira, Barragan-
en (2004) ustez, beste zenbait gertaera maskulinitatea birpentsatzea eragin dutenak:
batetik, generoen arteko harremanak auzitan jartzen hasi ziren, eta honek gizonezkoek
gizartean zuten rolaz hausnartzeko parada eskaini zuen. Bestetik, 1970eko hamarkadan
sortutako men’s studies iker-ildoaren agerpenak ere egin zuen mesederik, gizonezkoak
eta maskulinitatea erdigunean jartzen zituen lehen diziplina formal eta akademikoa
izaki, eztabaida sozialak beste esparru batzuetara zabaldu zituelako. Azkenik,
maskulinitatearen inguruko ikerketek bat egin zuten erresitentziazko kulturekin, beste
aukera batzuen argitan (2004: 152).

2.2.2. Aurrekariak eta kritikagintza

Maskulinitate zapaltzailearen inguruko testu gehienak emakumeek idatzi badituzte
ere, XVII. mendetik, jada, zenbait gizonen ahotsak entzun ziren. Poulain de la Barre
dugu aitzindarietako bat, emakumeen mendekotasunaren inguruan hitz egin zuen apaiz
frantsesa, hain zuzen. X1X. mende erdialdean, John Stuart Mill-ek, Harriett Tylor, bere
emaztearekin batera, egindako lanak ere aipagarriak dira, generoen jazarpenaren
inguruan luze eta zabal hausnartu baitzuten. Azkenik, lehenengo liburu garaikidetzat
hartzen da Maurice Godelier-en La produccién de grandes hombres (1986) lana, zeinak
benetako gizonaren ezaugarriak eta rolak aztertzen dituen zenbait kulturetan (Cazés,
2004: 40).



32

2.2.3. Egungo egoera

Zenbait adituk azpimarratzen dutenez (Segarra et al, 2000; Lasarte, 2017),
maskulinitate hegemonikoa (Connell, 2005) deseraikitzearen, mugimendu feministekin
bat egitearen eta bestelako maskulinitate ereduak aldarrikatzearen ondorioz, egun
normatiboa den maskulinitate hori krisian dago.

Blancoren (2003) hitzetan, “Una de las ‘respuestas’ a la llamada ‘crisis de la
masculinidad’ sera la aparicion de lo que se viene denominando el ‘movimiento de
hombres”” (Blanco, 2003: 214). Ez dira gutxi izan 1978tik maskulinitate
hegemonikoarekin identifikatu ez eta bestelako maskulinitate baten alde borrokatu izan
diren gizonezkoak (Segarra, 2000: 23). Australia, Canad4, Estatu Batuak, Holanda,
Ingalaterra, Eskandinabiako lurraldeak eta Espafia bezalako eremuetan, men’s groups
deritzotenak sortu dira, emakume feministen oso hurbileko gizonezkoz osatuak,
berdintasunaren alde borrokatu nahi izan dutenak: “De ellas aprendieron que lo personal
es politico y llevaron este principio a la practica.” (idem). Berdintasunaren izenean
zenbait aldaketa bultzatu dituzte aipatu taldeek: lan munduan malgutasun handiagoa
lortzea emakumeek bizitza pribaturako denbora gehiago izateko; aitatasun baimenak
lortzea; etxeko lana elkarbanatzea; haurren zaintza banatzea; hausnarketarako taldeak
sortzea; abortuaren alde egitea.

Berdintasunaren alde jarrera proaktiboa erakusten duten gizonezko horiek
profeminista bezala ezagutzen dira, eta Asturiasek (2004) ezaugarri hauek esleitzen
dizkie: generoen dominazioa deuseztatzeko, diferentziaren gainetik dialogoa eta
elkarrizketa bultzatzen dute; maskulinitate hegemoniko horretatik ihes egiteko
emakumeekin aliantza sareak eraikitzen dituzte, emakume, homosexual, indigena eta
intersekzio horretan parte hartzen duten bestelako talde subalternoekin bat eginez
(2004: 76).

2.2.4. Euskal Herrian zer?

Emakundek (2008: 46) erakusten digu, Euskal Autonomi Erkidegoko gizonen
jarrerari erreparatuz, sinbolikoki egon dela aldaketarik. 1zan ere, % 77 da pertsonen
arteko berdintasuna garrantzizko gaitzat hartzen duen gizonezkoen zenbatekoa. Gizon
hauek, gainera, historikoki emakumeei egotzi zaizkien beharretan esku hartzea

aldaketarako beharrezkoa ikusten dute. Horrela bada, esaterako, etxeko lanak



33

banatzearen alde % 94 dago; emakumeen nahi eta lanei balioa ematearen alde % 93;
emakumeenganako jarrera desatsegin eta errespetu gabeen aurrean kritiko dihardute %
92k; % 88ak uste du berdintasuna gizonezkoentzat ere onuragarria izan litekeela eta
emakumeen eskubideen alde borrokatzen du % 89ak (2008: 46).

Aipatutakoaz gain, Lan Pertsonalerako edo Gizonen Askapenerako taldeak ere
sortu dira, eta bi mugimendu nagusi errotu dituzte gizartean: gizonen askapenerako
mugimendua eta berdinatsunaren aldeko gizonen mugimendua, diferentziak diferentzia,

berdintasunaren aldeko ekimen eta hausnarketak eraginez (Emakunde, 2008: 52).
2.3. Maskulinitate eta feminitate ereduak aztertzen
2.3.1. Maskulinitate eta feminitate ereduen dimentsio soziala eta ardatz nagusiak

Ikerketek erakutsi dutenez, patriarkatuak eraikitako diskurtso hegemonikoak,
gizon eta emakumeak nola bizi behar diren ezartzen du, nola jantzi behar diren, zein
zeregin egin behar duten, nola egin behar duten berba. Gizon/emakumeak aipatu ditugu
gainontzeko identitate ereduak kanpoan utziz, hori baita diskurtso hegemonikoak
arautzen duen genero egitura dimorfiko bakarra (Valcarcel, 1997: 169).

Hortik dator sistema honi egiten zaion lehen kritika: patriarkatua, gizona
erreferente nagusitzat duen egitura politiko, ideologiko eta juridiko bezala definituta
(Cazés, 2004; Carabi, 2000; Connell, 2005; Emakune, 2008; Iturra, 2003; Martorell,
2012; Rich, 1996; Valcarcel, 1997), batetik, sexismoan oinarritzen da, hots sexuaren
araberako botere eta pribilegio banaketan (idem), eta honekin batera matxismoaren,
misoginiaren eta homofobiaren uneoroko errepresentazioetan (sinboliko izan, nahiz ez).

Ikuspegi honekin lotzen dute zenbait autorek maskulinitatearen beraren definizioa
ere, izan ere maskulinitatea beti definitu izan da ezezkotik: maskulinoa da femeninoa,
etnikoa eta homosexuala ez den gainontzeko guztia (Bonino, 2000; Segarra et al, 2000).
Esan genezake, hortaz, indarrean dauden, eta “normaltzat” hartzen diren identitate
posible bakarrak emakumezkoa eta gizonezkoa direla. Horrek esan nahi du,
patriarkatuak ontzat hartzen ez dituen gainontzeko izate erak, identitate
errepresentazioak, performatzeko ereduak kanpoan geratzen direla, hala nola,
transgeneroak, genero ez-binarioaren arabera eraikitakoak, Drag king-ak, beste askoren
artean.

Areago, patriarkatuak gizonezkoei leku pribilegiatua ematen dienez, gizarteak

beraien eredua eta irudia neutrotzat eta absolututzat onartzen du, eta emakumearena,



34

ostera, markatutzat: “el género masculino equivale al «grado cero», a la norma —el
género femenino es siempre el marcado, no lo olvidemos- y todo lo que pase por
anémalo sera tildado de no masculino” (Segarra, 2000: 153). Patroi horiek ezarrita
datozkigunez, maskulinitate eta feminitate ereduak estereotipatu egiten direla aipatzen
dute adituek (Garaizabal, 2003; Ruiz, 2003):

Es dificil entender la masculinidad sin considerar su opuesto, la
feminidad. Y sin caer en estereotipos constrefiidores. La masculinidad, en su
sentido mas laxo, es fruto de imaginarios y dualismos sempitiernos que no
reconocen puntos de encuentro con lo femenino (Ruiz, 2003: 161).

Esan gabe doa, historikoki maskulinoa, eta beraz, maskulinitatea, gizonezkoekin
zuzenean lotu den ezaugarria dela; ordea, femeninoa, emakumeekin (Valcuence, 2003).
Honekin lotuta, esan beharra dago generoa eta identitate ereduak era sozial batean
ulertzen ditugula, hots: “If gender is a constant, however, the ways in which gender is
lived are highly fluid, subject to perpetual sociocultural redefinition and to individual
interpretation and expression” (Essed et al., 2005: 1). Hau aztergai ditugun
subjektibitate ereduetara ekarriz, esan genezake, hortaz, bat ez dela maskulino edo
femenino jaiotzen; bat maskulino edo femenino egiten dela kulturarekiko dialektikan
(Connell, 2005; Cazés, 2003; Lomas, 2004). Azken aldiko ikerketek erakutsi dutenez,
kultura eta gizartea, hortaz, biologia baino esanguratsuagoak dira identitate ereduen
eraikuntzan: “biology does not determine all of our behavior, or even very much of it,
and cultures do indeed vary to some degree in assigning sex roles, measured in jobs and
tasks” (Gilmore, 1990: 22).

Analisirako presente izango dugun beste ikuspegi bat pluraltasunarena da. Alegia,
argudiatu dugun bezala, maskulinitate eta feminitateak kulturalki pertsona bakoitzak
eraikitzen dituen kategoriak izanik, uste dugu gizartean egoteko modu bezainbait
maskulinitate eta feminitate eredu daudela (Vicent, 2003).

Ordea, esan liteke diskurtso hegemonikoa ez datorrela bat aipatu berri dugun
ikuspegiarekin, maskulinitate eta feminitate eredu unibertsal bat eta bakarra dagoela
uste baitu, eta hori bakarrik ezartzen du gizartean. Eredu honetan, gizon eta emakumeak
ez daude posizio simetrikoan, gizonak emakumearen gainetik baitihardu bizitzako
esparru guztietan, Bourdieuk (2000) dominazio maskulinoa deritzona, hain zuzen.
Nagusitasun hau, gainera, Bibliatik datorkio gizonezkoari, izan ere, Jainkoak egin zuen

lehen gizaki perfektu eta hilezkorra gizonezkoa izan zen, eta honen saihetsetik jaio zen



35

gerora emakumea (lturra, 2003). Sistema patriarkal horretan, gizonak du botere 0soa,
eta emakumeak gizonaren mende eta beraien beharrizanetarako prest jartzen ditu,
bizitza propiorik ez duten mamuak bailitzan “Fantasmas para sus propios deseos y
necesidades, seres vivos para satisfacer los deseos y necesidades de los demas, aquellos
a quienes el poder las ha asignado” (Sau, 2000: 30). Hau zilegi izateko, gainera, aparatu
0s0 bat dute beraien disposizioan: politika, kultura, hezkuntza, komunikabideak eta,
batez ere, botere gune nagusiak (Lasarte, 2012).

Botereaz dihardugula, esan beharra dago historikoki gizonekin soilik erlazionatu
dela (Valcércel, 1997), eta berau bermatzeko espazio nagusia generoa izan da (Ryan,
2010), azalpen esentzialistak automatikoki justifikatu baitu boterearen banaketa.
Boterearen banaketa hain da horrela ezen, egungo gizartean, emakumeek esparru
guztietan gero eta botere handiagoa duten arren, inoiz ez direla heltzen gizonezkoak
dituzten leku boteretsu horietara. Muga eta oztopo sinboliko horri kristalezko sabaia
deritzote (Valcarcel, 1997: 125).

Boterea bermatzeko beste elementu bat diskurtsoaren eta hizkuntzaren erabilera
da (Barragan, 2004; Emakunde, 2008; Lomas, 2004; Martin et al., 2004; Olavarria,
2004; Puleo, 2000; Valcuence, 2003). Izan ere, gizon eta emakumeen arteko harremana

ezer izatekotan dialektikoa da, gorputzek gizarteratzea behar duten aldetik:

Gizarteratze prozesuan kontuan izan beharreko beste elementu
garrantzitsu bat hizkuntza da, ahozkoa zein idatzizkoa, kulturako adostasunen
eraikuntza sinbolikoa denez, erabileraren arabera genero harremanen
berdintasunezko irudi berriak azaldu, babestu eta sortzen lagun dezake, edo
ezberdintasunei eusten eta haietan sakontzen jarraitu. (Emakunde, 2008: 23).

Hizkuntza gizartearen eta gizakion ispilua da (Lomas, 2004), hitz egiterakoan
nolakoak garen eta nola pentsatzen dugun erakusten baitugu; bestela esanda,
hizkuntzaren bitartez, besteen aurrean bere burua aurkezten du batek. Hitz egitea,
hortaz, ez da ekintza inozentea eta esangurarik gabekoa (Martin et al., 2004: 92).

Arrazoi hori dela medio, hizkuntzaren bitartez gizonezkoen nagusitasuna berma
daiteke, eta zenbait ikerketek hori erakutsi dute. Martin et al.-en (2004) ikerketa dugu
horren erakusgarri, sexismoaren interpretaziotik eta irakurketatik honakoa ondorioztatu
baitzuten: “en nuestras sociedades los bienes, los espacios sociales y los capitales
simbdlicos méas valorados no se distribuyen equitativamente entre los géneros” (2004:
84). Gizarte batek maskulinoan bakarrik hitz egiten duenean hizkuntza sexista

nagusitzen dela esan ohi da (Emakunde, 2008: 23), eta Barragan-ek (2004) aditzera



36

ematen duenez, hizkuntza mota hori aldi berean biolentzia psikologikoaren seinale
dugu.

Espazioaren erabilerak eta honen errepresentazioek ere gizonen nagusitasuna
bermatzen eta berrindartzen laguntzen dute, izan ere, Ryan-ek (2010) azpimarratzen
duenez, kulturak paisaietan eta espazioetan ezinbestean bere marka uzten du. Gauzak
horrela, ezin liteke espazioa kulturatik aparte ulertu ezta interpretatu ere “In turn, culture
created and left its mark on its spatial location, transforming the landscape in
meaningful ways that embodied the values, ideas, and needs of the particular
community” (2010: 12). Bourdieuren hurbilpena ere bat letorke Ryan-ek (2010)
proposatutakoarekin, posizioen eta hierarkien arabera eraikitako eremu bezala
definitzen baititu espazioak (Vézquez, 2002). Espazio bat irakurrita hortaz, aipatu
teorikoen iritziz, kultura zehatz batean nola pentsatzen duten ez eze, zein balore duten,
eta zer elementuri ematen dioten garrantzia (eta zeini ez) jakin genezake. Bestela
esanda, espazio bat ulertzea liburu bat irakurtzea bezalakoa da, interpretazioei esker

kultura oso baten pentsaera geureganatu dezakegulako:

Space serves, on the one hand, as a container and conduit for gender-
fashioned events, relations, and activities; on the other hand, space itself is
gender-inflected or marked, if not constituted and determined. (...) The
codifications of public and private spaces are deeply engendered (Ryan, 2010:
20).

2.3.2. Gorputzaren garrantzia

Gorputzaren teoria sozial eta feminista, hots, gorputza aztertzea helburu duen
diziplina, iker-ildo berria da eta diziplinartekotasunean oinarritzen da. Diziplina
honetatik egindako ekarpenei leku bat egin nahi genieke ikerketa-lan honetan, izan ere,
paradigma aldaketa bat ekarri dute gorputzaren ikuskerari dagokionean (Esteban, 2004:
11). Gorputzaren inguruko aurreko hurbilpenetan, gorputza objektu soil bezala ulertzen
eta deskribatzen zen. Ordea, teoria sozialak esku hartu duenetik, gorputzak egituraz eta
ekintzaz blaitutako identitate eta genero eraikitzaile gisa ulertzen dira.

Ikuspegi berritzaile honek, baina, oinarri teorikoa zor dio antropologia fisiko,
kultural eta filosofikoari. Mauss aipatzen da aitzindari bezala, eta honen ondotik,
garrantzia azpimarragarria dute Douglas, Foucault eta Bourdieu adituek ere bai
(Esteban, 2004: 20). Garaikideagoak ditugu aipatu aitzindarietatik abiatuta egungo

gorputzaren inguruko ikasketetan zentralak bihurtu diren kontzeptu nahiz teorizazioak,



37

Csordas-en (1994) embodiment delakoa, esaterako. Batzuentzat bodilyness bezala ere
ezagutzen den Csordas (1994) adituaren ekarpenak, beste urrats bat eman du
gorputzaren teorian, eta gorputza, jada, kultura oso bat bailitzan onartzen.

Feminismoaren historia ere gorputzetik azalduta erakusten digu Estebanek (2004),
teoria feministak eta gorputza banaezinak direla aditzera emanez. Horrela bada, 60ko
hamarkadan garatu zen ezberdintasunaren feminismoak emakume eta gizonen arteko
desberdintasunaren berme nagusia emakumearen gorputza zela aldarrikatu zuen
(Esteban, 2004; 2013), gainera azalbide ezkorretik. Hurbilpen honetatik, emakumearen
gorputza, emakume egiten gaituen bereizgarritzat hartzen bazen ere, “gorputza,
biologikoki mugatua, eragozpen, alien bat litzateke kultur xede eta xede intelektualen
lortze aldera” (Esteban, 2013: 179).

Halaber, esentzialisten eta konstrukzionisten arteko eztabaidei erreparatzen
badiegu ikusiko genuke gorputza beti egon dela presente hurbilpen feministetan. 1zan
ere, bi-biek kontrakoa defendatu arren, gorputzaren inguruan eraiki dute beraien
argumentazio sarea. Horrela, esentzialistentzat naturak egiten gaitu emakume/gizon
gorputz femenino/maskulinoa emanez, eta konstrukzionistentzat, ordea, emakume/gizon
egin egiten gara, jendartean eraikitzen baitira gorputz bakoitzaren esanahi eta funtzioak
(Torras, 2012; Alvarez, 2012).

Dakusagunez, XX. mendeko feminismoak gorputzetik aldarrikatu zituen
emakumeen askatasun eta eskubideak, baina ugalketarako tresna zen heinean. Ordura
arteko feminismoak gorputza elementu estatiko eta material gisa ikusten zuen, kanpoko
osagai gisa eta hegemoniaren sostengatzaile. Gorputzaren teoria sozialak (Esteban,
2004), baina, aldaketa ekarri zuen gorputza ulertzeko eran, objektutasunetik agency
delakoaren ideiara salto eginez “interpretazioa eskatzen duen esanahidun materializazio
gisa eta kode soziokultural sorta horren emaitza bezala” (Torras, 2012: 23) ulertu
baitzen. Judith Butlerren hitzak geure eginez (2007), gorputza egoera historiko bat da,
errepikapenez eraikitzen eta desbideratzen dena. Honen inguruan eraikitzen da gainera
generoa, gorputzezko estilo bat izaki, guztiz intentzionala eta performatiboa den
kategoria, hain zuzen. Gorputza ulertzeko modu berriarekin, binomio zapaltzaileak
(sexu/generoa, natura/kultura) apurtu nahi izan ziren, jatorriz izan duen estatikotasuna
galdu eta etengabe eraikitzen den elementu gisan interpretatzen hasi zen (Torras, 2012:
24).



38

Estebanek (2004) diosku, aipatu teorietan ez eze, mendebaldeko kulturan eta
egunekotasunean, gorputza zentrala bihurtu dela, eta zentraltasun hori kontsumo espazio
nagusietan islatu da: publizitatea, komunikabideak, kirola, ikuskizunaren mundua,
aisialdia, etab. Gorputzarekin batera, alde estetikoak eta janzkerak ere berebiziko
garrantzia hartu dutela esan liteke (Mirizio, 2000).

2.3.3. Maskulinitate eredu hegemonikoari begira

Mendebaldeko ikuspegi heteronormatiboak gorputzaren inguruko exijentzia
desberdinak ez ezik, batu ezinak eraiki ditu gizonak, eta honekin bat, maskulinitate
ereduak, emakumeak eta feminitate ereduak sortzeko unean. Zenbait autorek erakutsi
dutenez (Olavarria, 2004; Sabuco i Cantd et al., 2003), gizon eta emakumeen arteko
lehen ezberdintasun gorpuztua gizonezkoen genitalak dira, hau da, emakumeak ez dira
gizonezkoak ez direlako zakilarekin jaiotzen. Ikuskera honek, dikotomia sexuala
areagotzeaz gain (Iturra, 2003), sistema guztiz falozentrista baten aurrean jartzen gaitu;
izan ere, zakila ez da besterik emakume eta gizonak bereizteko espazio korporal nagusia
baino “la representacion de un hombre es la de un ser pollado.” (Sabuco i Cant6 et al.,
2003: 146).

Honekin batera, “naturaltzat” eta maskulinotzat hartzen da, gizonak zenbait
kasutan bere gorputza kontrolatzeko ezintasuna azaleraztea. Olavarriak (2004) diosku,
berez gizonei beraien emozioak kontrolpean izatea eskatzen zaiela eta hori irakasten
zaiela txikitatik; hala ere, onargarritzat ez ezik, maskulinotasunaren bermetzat ikusten
da amorruzko egoeretan eta desio sexuala sentitzen dutenean gorputza beraien esku ez
egotea (Olavarria, 2004).

Maskulinotzat hartzen diren ezaugarri fisikoei bagagozkie, honako adjektiboak
erabiltzen dira gizonezkoak deskribatzerakoan, dakusagunez, guztiz dikotomikoak
direnak feminitatearen ezaugarriekiko: indartsuak eta handiak, zakil handiak izatea,
ernaltzeko gaituak izatea, besteak (batez ere emakume, haur eta helduak) babesteko
prest, arrazionalak, emozionalki kontrolatuak, oldarkorrak eta bortitzak, aktiboak,
arduratsuak, independenteak, beraiengan segurtasuna dutenak, arrakastatsuak,
anbiziotsuak, dirudunak, lehiakorrak, liderrak, borrokalariak, ausartak, zakarrak eta
zikinak.

Aipatu ezaugarri fisiko eta jarrerengatik gizonezkoen gorputza instrumentalizatu

egin da, eta batez ere, lan astun eta gogorrekin lotu. Hala ere, lanaren esparruari



39

dagokionez, lan boteretsuenak ere eurekin lotu izan dira, hala nola, politika, ekonomia
eta kultura, beraien boterea bermatzeko emakumeak esfera hauetatik kanpo utzirik.
Etxeko lanei dagokienez, emakumeei esleitutako betebeharra izanik, etxeko lanetan bai
eta haurren zaintzan gizon eta emakumeek lanaren banaketa asimetrikoa dute:
emakumeek etxea dute lan nagusi; gizonezkoek etxetik kanpo dihardute lanean, eta
beraiek dira etxearen sostengu ekonomikoaz arduratzen direnak (Lomas, 2004).

Maitasunean ere rolak banatuta daude (ikus. 8§ 2.3.4.3), eta gizonei
konkistatzaileak izatea exijitzen zaie, baina, emakumeetan ez bezala, ez da gizonezkoen
buruhauste handiena bikotea izatea. Zenbait ekintza ere zuzenean gizonezkoekin lotzen
dira, adibidez, kirola; izan ere, “puede ser interpretado como uno de los textos desde el
que metaforicamente se puede leer nuestra cultura, y mas en concreto, una parte de ella:
el ethos masculino” (Del Campo, 2003: 66). Hori dela eta, batez ere futbola, edo kirol
arriskutsu eta fisikoak gizonezkoekin lotzen dira (idem). Kirolarekin batera, gerra,
ehiza, nekazaritza, merkataritza eta alkoholismoa maskulinitatea indartzera datozen
ekintzak dira (Emakunde, 2008; Iturra, 2003).

Heziketak ere hori bera irakasten die, txikitatik mutilentzako opari onena
futboleko baloia izaki, edo kasu askotan pistola ere bai (Asturias, 2004). Aipatu
ekintzek behin eta berriz gizonezkoek berezko dituzten ezaugarrien aurrean jartzen
dituzte: arriskua, indarra, ausardia, lehiakortasuna eta irabazi beharra, oldarkortasuna,
beste askoren artean. Gainera, guztiek ere maskulinitatearekin lotu den espaziora
daramatzate gizonak: esfera publikora eta kalera. Hezkuntzak ere kalean bizitzen,
bizitza soziala etxetik kanpo egiten irakasten die mutilei (Despentes, 2007). Hala ere,
badira, maskulinotasunaz jabetzerakoan traba edo zailtasun bezala ikusten diren zenbait

prozesu eta une gizonezkoentzat, jarraian azalduko direnak.
2.3.3.1. Gizonak (eta maskulinitateak) ere egin egiten dira

Bigarren olatu feministatik aurrera, diskurtso esentzialistekin bat ez zetozen
aldarrikapenak egiten hasi ziren, gizonei dagokionean ere bai. Horrela bada, gizonak,
eta horiekin lotuta, maskulinitateak egin egiten diren kategoriak direla defendatu zuten
(Connell, 2005). Amarengandik bereiztea da gizon bat izateko eman beharreko lehen
urratsa, zenbaiten ustez, mingarriena. Gizontasuna eraiki eta eskuratu nahi duten
haurrek independentea, eta batez ere, ez femeninoa den identitate batez jabetzeko,

amarengandik bereiztu eta bere bidea aurkitu behar dute bizitzan. Era honetan,



40

independentzia garatu ez eze, femeninotzat hartzen diren ezaugarriekiko distantzia
hartzen dute (Gilmore, 1990: 27; Carabi, 2000: 22).
Amarengandik bereizi ostean, prest daude gizontasunaren prozesuan murgiltzeko,

eta gizonen identitatearen mitoarekin hasten dira borrokatzen:

La virilidad es un mito terrorista. Una presion social constante que obliga
a los hombres a dar prueba sin cesar de una virilidad de la que no pueden nunca
estar seguros: toda vida de hombre estd colocada bajo el signo de la puja
permanente (Falconnet et al., 1975 apud Sau, 2000: 32).

Gizonen identitatearen mitoak azaltzen duenez, gizonezkoentzat gizon egitea
bizitzako prozesu garrantzitsuena da. Gizarteko goreneko tokia bereganatzeaz gain,
gizartean, eta gainontzeko gizonen aurrean ere onarpena eta estimua lortzen baitu.
Gizon egite horrek, hortaz, gainontzeko gizonekin lehia konstantean bizitzea esan nahi
du, nor baino nor maskulinoago, nor baino nor gizonago (Gilmore, 1990; Sau, 2000).
Mito honi heltzen diote Gilmore (1990) bezalako adituek maskulinotasuna feminititatea
baino sozialki argudiatuagoa eta eztabaidatuagoa dela esateko, hots, maskulinotasuna
feminitatea baino eraikuntza sozialagoa dela argudiatzeko “feminity is more often
constructed as a biological” (1990: 12).

Gizontasuna eskuratzerakoan, gizonezkoek beste arazo nagusi bati ere egin behar
diote aurre: O joerako heziketa emozionalari, hain zuzen ere (Emakunde, 2008: 28).
Sentimenduak ezkutatzera behartzen dituzte (dela etxean, dela eskolan), eta azkenaldiko
ikerketek erakutsi dutenez, horren ondorio nagusia da ez daudela prestatuta presio
emozional handiagoko uneak kudeatzeko (idem). Adituek ez dute uste kasualitatea
denik egoera horiei emakumeek gizonezkoek baino askoz erantzun hobeak ematea.

Ezaugarri, jarrera eta praktika hauekin bat datorren maskulinitate ereduari
maskulinitate hegemonikoa (Connell, 2005: 76) esaten zaio. Connell adituak (2005)
erabili zuen lehen aldiz aipaturiko eredua izendatzeko. Hala ere, jatorriz Antonio
Gramsci-ri zor zaion terminoa dugu, zeinak klase harremanen analisirako erabili zuen,
bizitza sozialean indarrean dagoen posizioa izendatzeko. Connell-ek (2005), Gramsciren
terminoa bere eginda, honela definitzen digu men’s studies delakoetan funtsezkoa

bihurtu den kontzeptua:

‘Hegemonic masculinity’ can be defined as the configuration of gender
practice which embodies the currently accepted answer to the problem of the
legitimacy of patriarchy, which guarantees (or is taken to guarantee) the dominant
position of men and the subordination of women (2005: 76).



41

Connell-ek (2005) azaltzen duenez, gainera, maskulinitate hegemoniko bat
dagoela aurre suposatzeak, emakume/gizon genero harremanen artean hierarkia bat
ezartzeaz gain, gizonezkoen artean ere hierarkia bat eraikitzen du. Areago, Gilmore-kin
(1990) bat etorriz, maskulinitate hegemonikoak, bai eta gizonen identitatearen mitoak,
gizonezko guztiak, nahi eta nahi ez, maskulinitate normatiboak ezartzen dituen normen
mendeko bihurtzen ditu, eta arau horiek eta jarrera horiek betetzera behartzen ditu,
maiz, ezaugarri horiekin identifikatzen ez diren arren. Hori dela eta azkenaldian,
mugimendu feministek bultzatuta, maskulinitatearen definizio normatiboak arazo
batekin egin du topo: gizonezko asko ez datoz bat maskulinitate eredu horrekin eta
bestelako maskulinitateak aldarrikatzen hasi dira.

2.3.3.2. Maskulinitate ereduen iraultza: eredu hegemonikoa vs. bestelako ereduak

Egungo gizartean, baina, maskulinitate hegemonikoaz bestelako ereduak ere kausi
genitzake, nahiz eta historikoki gehiengoak diskurtso normatibo horrekin bat etorri.
Bada jarrera bat maskulinitate hegemoniko hori exajerazioz erreproduzitzen duena:
hipermaskulinitatea (Bonino, 2000: 53; Pescador, 2004: 119). Maskulinitate
hegemonikoaren muturreneko jarrera erradikal hau, batez ere, nerabezaroan antzematen
da, eta aipatu diren ezaugarri maskulinoak gehiegikeriaz erakustean oinarritzen da.

Bestetik, men’s studies delakoaren jaiotzatik gaur egunera, maskulinitate
hegemonikoa auzitan jarri da eta honekin identifikatzen ez diren gizonezkoek beraien
eredu eta identitate propioak berreraiki dituzte (Segarra et al., 2000).

Maskulinitate hegemonikoarekin hausten duten maskulinitateei, mugimendu
feministekin bat egin eta berdintasunean sinesten dutenei, benetako gizona atzean utzi
eta etxeko lanetan, haurren zaintzan eta emakumea historikoki zapaldu duten bestelako
lanetan inplikatzen direnei (Emakunde, 2008) gizon berri deritzote (Vicent, 2003: 205)
“El ‘nuevo varon’ no puede ser de un modo, sino de mil modos, como la ‘nueva mujer’”

(idem)
2.3.4. Feminitate ereduak aztertzen

“El mundo social construye el cuerpo como realidad sexuada y como depositario
de principios de vision y de division sexuantes” (2000: 22) diosku Bourdieu-k (2000)

gorputzaz mintzo denean. Hernandez-ek (2003) antzekoa proposatzen digu, hots,



42

gorputza balio kulturalez hornitutako errealitate sexuatua dela (2003: 125). Gaude,
historikoki emakumeen gorputzaz esandakoek, emakumeen gorputzari ezarritakoek eta
emakume gorputzak ikusteko moduek ezin hobeto berresten dituztela adituon
adierazpenak. Alvarezek (2012) dio emakumeen gorputzak “seme-alaba emaile edo
objektu sexual pasibo bezala” (2012: 91) definitu direla, hots, emakumeak edo seme-
alabak izateko, edo objektu sexual pasiboak izateko gorputzak baino ez direla. Gainera,
pasibo ez ezik, ahul eta gaizto izatera kondenatuta egon da emakumea diskurtso
erlijiosotik bertatik (Iturra, 2003), Eva Adamen saihetsetik jaiotakoa izaki. Emakumeen
genitalak ere era negatiboan irudikatu dira beti, horrela bada, zakila edukitzea
bertutetzat, are indarraren markatzat hartzen bada ere, bagina zulo beltz bat baino ez da,
emakumeak jaiotzetik duen hutsunea (Bourdieu, 2000: 23).

Hauek dira, zenbait adituren esanak kontuan hartuta (ikus. 8 Eranskina. Taula 2),
emakumeak definitzeko erabiltzen diren adjektibo eta jarrerak: delikatuak, ahulak,
ugalduak izateko prestatuak, argalak eta gazteak, emozioz eta sentimenduz osatutako
gorputzak, xamurrak, femeninoak, pasiboak, objektibizatuak, otzanak, isilak,
limurtzaileak, asexualak, maitatzeko beharra dutenak, ezkonduak eta amak.

Emakumeei esleitzen zaizkien praktikei dagokienez, gizarteak bigarren
mailakotzat hartu dituen lanak egiten dituzte, guztien artean esanguratsuenak etxearen,
seme-alaben eta pertsona helduen zaintza izanik (Despentes, 2007). Zaintza lanen
banaketa asimetrikoaren bitartez patriarkatuak ondorengoa bermatzen du: botere
handieneko lanak gizonezkoentzat geratzen dira libre, esaterako, kulturarekin,
politikarekin eta ekonomiarekin lotutakoak (Puleo, 2000), eta hortaz, gizonezkoen
boterea ez da auzitan jartzen; emakumeak eremu pribatura espetxeratzen dira, zeinetan,
seme-alabak patriarkatuaren klabeetan haziko dituzten. Hortaz, etxea eta seme-alabak
zaintzeaz gain, emakumeak gizonen boterearen sostengatzaile nagusi dira, eta
patriarkatuaren ideien transmisore. Azaldutakoaz gain, esan beharra dago aipatu
zereginak ordaindu gabeko lanak direnez, emakumeek buruaskitasun ekonomikoari ere
muzin egiten diotela hauetara bakarrik mugatzen direnean, oraindik gizonen
mendekoago eginez (Emakunde, 2008: 13-14).

Heziketak ere gizonen beharretarako soilik hezten ditu emakumeak. Txikitatik
neskei ematen zaizkien jostailuei erreparatzen badiegu, esaterako, panpinak, sukaldeko
instrumentuak edo lisatzeko makinak oparitzen zaizkiela ikusiko genuke, hots

etxekoandre baten tresnak. Kiroletan ere egiten da bereizketarik “femenino” bezala



43

definitzen direnak igeriketa sinkronizatua, gimnasia erritmikoa eta patinajea izanik
(Cantero, 2003). Horrela bada, emakumeak txikitatik Kate Moss bezalakoak izateko
hezten dituzte, eta ez King Kong bezalakoak izateko (Despentes, 2007: 10). Hala ere,
zenbait teorikok aho batez onartzen duten legez (Despentes, 2007; Esteban, 2004;
Lipovetski,1999; Rich, 1996; etab.), patriarkatuak emakumea mendekotasun egoerara
eramateko erabili dituen hiru tresna nagusiak honakoak dira: edertasunaren mitoa,

amatasuna eta maitasun erromantikoa.

2.3.4.1. Edertasunaren ikuskeraren bilakaera Venusen iruditik: deabrutik
aingerurako bidean

Edertasunari dagokionez, esan beharra dago kategoria honek ez duela garrantzia
bera emakumeengan edo gizonengan, batez ere emakumeei esleitu zaien ezaugarria
izanik (Ryan, 2010: 26). Hala ere, historiak erakusten digu beti ez dela edertasuna
femeninotasunaren berme izan. Garai paleolitiko eta neolitikoan emakumeen
errepresentazioak ez ziren batez ere ederrak, Willendorf-eko Venusa edo Dolni
Vestoniceko dama, kasu (Lipovetski,1999: 94). XX. mendera arte iraun zuen joera
honek landa-munduan, “la belleza ni se come ni se bebe” (1999: 96) esaera zaharrean
antzeman dezakegun bezala. Emakumearen dohain nagusia, hortaz, aipatu garaietan ez
zen izan edertasuna. Emakumeak beste inperatibo moral batzuen arabera eraikitzen
ziren (bide batez, hona hemen beste arrazoi bat identitate ereduak kulturalki eraikitzen
direla pentsatzeko).

Noiz sartzen da orduan edertasuna feminitatearen eraikuntzan balio goren bezala?
Lipovetskiren aburuz (1999: 99), estatuaren eta klase sozialen sorrerak ekarri zuen
kategoria da edertasuna. Kultura klasikoko errepresentazioei erreparatuz, edertasunak
protagonismoa zuela ikus genezake, jainkosetan edo arte errepresentazioetan, kasu
(Cnidoko Afrodita, adibidez). Dena den, garai klasikoan edertasuna gizonetan gehiago
goraipatzen zen emakumeetan baino. Erdi Aroan ere edertasunak bazuen indarrik, eta
aro Kklasikoan ez bezala, jada emakumeen berezko ezaugarria zen. Hala ere,
emakumearen edertasuna tranparekin lotzen zen, hortaz, guztiz konnotazio ezkorra
zuen. Errenazimendura arte itxaron behar dugu emakumearen edertasuna ezaugarri
baikortzat hartzeko eta emakumea, lehen aldiz, sexu eder bezala izendatzeko.

Errenazimenduko Venusek, Botticcelliren Venusen jaiotza (1485-1486) famatuan



44

bezalaxe, perfekzio moral eta espirituala errepresentatzen zuten. Mende gutxi batzuen
buruan, hortaz, emakumea deabru izatetik aingeru izatera pasatu zen.

Lipovetskik (1999: 121) diosku, egungo mendebaldeko kulturan ere
errenazimenduko edertasunaren idealak indarrean jarraitzen duela. Baina, edertasun
honek emakumea era pasibo batean eta guztiz objektibizaturik ulertzen du, estatikoa eta
beti gaztetasunarekin lotutakoa izaki. Hori dela eta Sauk (2000) dominazio
maskulinorako arma nagusitzat hartzen du, edertasunaren mitoari esker emakumeek
beraien mendeko posizioa onartzen dutelako, eta ondorioz, gizonek ez dutelako beraien
boterea arriskuan ikusten. Halaber, mitoak emakumeak ikuspegi manikeotik sailkatzen
ditu: emakumeak edo itsusiak edo ederrak dira, ez dago tartekorik (2000: 30).

Edertasunarekin lotzen da emakumeak ezaugarritu dituen beste balore bat:
seduzitzeko eta ugalkortasunerako gaitasuna (Lasarte, 2012). Edertasuna aitzakia izanik,
historikoki gizonezkoek emakumeak sexualizatu dituzte, eta objektu bezala definitu
(Esteban, 2004). Horregatik esaten da “las mujeres son mas cuerpo que los hombres, o
lo son de una manera mas explicita” (Esteban, 2004: 101). Valcarcel-ek (1997) diosku,
gainera, edertasuna izan dela emakumeei beraien gorputzaren jabegoa lapurtzeko
elementua, alegia, emakumeen gorputzak inoiz ez direla izan emakumeenak,
patriarkatuarenak baizik (1997: 168). Rich-ek (1996) ere hori bera azpimarratzen du

patriarkatuak emakumea lortzeko gorputza erabili duela esaterakoan (1996: 80).
2.3.4.2. Amatasuna: bertutea ala kartzela?

Historikoki seme-alabarik gabeko emakumeak guztiz baztergarriak izan dira
gizartearentzat; haurrik gabeko emakume batek, ikuspegi normatibo horretatik,
emakume izateko eskubide guztia galtzen zuen (Rich, 1996: 359). Baina, benetan egiten
du amatasunak emakume bat emakume? Rich-ek (1996: 360) berak ezezkoan erantzuten
dio galderari, izan ere, feminismoari ekarpen handiena egin dioten emakumeei
erreparatzen badiegu batek ere ez duela seme-alabarik izan ikusiko genuke: Charlotte
Bronte, Margaret Fuller, George Eliot, Emily Bronte, Emily Dickinson, Christina
Rosset, Virginia Woolf eta Simone de Beavoir. Izen hauek Rich-en ezekoa (1996: 360)
bermatzen dutela esan genezake.

Egungo gizartera begira jartzen bagara, Lasartek (2012) erakutsi duenez, oraindik
orain ere amatasunaren ikuskera berdinak indarrean dirau, eta gizarte gehientsuenetako

emakumeak guztiaren gainetik amak dira (2012: 116). Patriarkatuak emakume idealaren



45

irudia amatasunaren gainean eraiki du, horrela bada, gizon orok izan lezakeen
emakumerik onena emazte-ama-etxekoandrea da (Lipovetski, 1999: 190). Esan
genezake, Betty Friedan-ek kultura iparamerikarrerako deskribatutako The Feminine
Mystique (1963) bera dakusagula mendebaldeko kulturarako ere bai: patriarkatuak
amatasuna eta zaintza positiboki eta emakumeentzako maxima bezala eraiki du
emakumea bere sareetan harrapatzeko eta mendekoago egiteko. Bestela esanda,
estrategia patriarkal horrek amatasuna emakumeek “baloratutako” zerbait bezala
eraikitzen dute, baina, berez, independentzia guztia galtzera daraman kartzela baino ez
da, aho biko ezpata (idem). Honen adibide dugu Rich-en (1996) lana, amatasunaren,
haurdunaldiaren eta erditzearen aurpegi ezkorra ikusgarri egiten duen neurrian.

Lipovetskik (1999) nola Despentesek (2007) ere amatasuna ikusten dute
dominaziorako amu nagusi: “La maternidad se ha vuelto el aspecto mas glorificado de
la condicion femenina. Es también, en Occidente, el dominio en el que el poder de la
mujer se ha intensificado mas” (Despentes, 2007: 22).

Aurrekoekin batera, ikuspegi garaikideago batetik, Rodriguezek (2019) ere
antzekoa adierazten du amatasunaren inguruan: “gaur egun amatasuna da gorputzak
kontrolatzeko dagoen gudu zelai handienetako bat, emakumezkoak esentzializatzeko
balio duena, gainera.” (Rodriguez, 2019: 23).

Guztiarekin ere, ikusi dugu teorikoen artean onartuta dagoela amatasunak
emakumeak mendekotasunera daramatzala pentsatzea; izan ere, emakumeak beraien

beharretara baino besteen bizitzetara begira jartzen baititu:

La institucion de la maternidad, unida a la obligatoriedad de la
heterosexualidad impuesta, (...) veda ciertas alternativas, exigiendo «instinto»
maternal en lugar de inteligencia, generosidad en lugar de autorrealizacién, y
entrega a la asistencia emocional de los demas, en lugar de imaginacion creativa
(Bengoechea, 1996: 411).

2.3.4.3. Emakumea maitasunaren amarruan

Mintzagai dugun mendebaldeko diskurtso hegemonikoaren eragina hain da
handia, ezen maitasuna bera ere arautzera iristen den. Esan gabe doa, diskurtso
hegemonikoak defendatzen duen maitasun harremana guztiz dela heterosexuala. Horrez
gain, Lipovetskik (1999) azaltzen duenez, gizonek eta emakumeek oso markatuta dute

zein den bakoitzaren egitekoa harreman batean: gizonezkoak eman behar du lehen



46

urratsa, eta emakumeak (hemen ere pasibo) dira konkistatuak; gizonei lizunkeria
dagokie, emakumeei, ordea, gogortasuna, moral sexualari dagokionean.

Edertasunean nola, maitasunean hala, emakumeei eta gizonei eskatzen zaiena ez
da parekoa. Emakumeak maitasunera emanak izateko dira heziak, hori da beraien
bizitzako helburu nagusia eta bizitzeko arrazoia. Honen arabera, emakumeen premien
hierarkian goreneko lekua luke maitasunak; ordea, gizonarentzat bigarren mailakoa.
Lipovetskik (1999) azaltzen duenez, zenbait izen garrantzitsu ere bat datoz
aipatutakoarekin, beraien idatzien bitartez transmititu dutenez: Byron, Nietzsche;
Beavoir, Mlle. De Lespinass, Edith Piaf, besteak beste.

Emakumeak, hortaz, guztiaren gainetik maitatzeko hezi dira, eta horrek gizonaren
mendekoago egin ditu, izan ere, emakumeak emazte onak izan behar dira, beraien

betebeharren gainetik senarrarenak jarriz.

2.3.4.4. Feminitate ereduen iraultza: emakume hegemonikoa vs. emakume berria

Maskulinitate hegemonikoa feminititatearekiko dikotomikoki eraiki da (Connell,
2005). Horrek esan nahi du, maskulinitate hegemoniko bat baldin badago, feminitate
hegemoniko bat dagoelako dela, eta alderantziz. Areago, emakume berri bat dagoela
aldarrikatzen duenak (Lasarte, 2012), edo eta hirugarren emakume bat dagoela sinesten
duenak (Lipovetski, 1999), konbentzituta daude emakume izateko eredu normatibo bat
dagoela, honi erantzutera baitatoz emakume berri edo hirugarren emakume kategoriak.
Hau kontuan izanik, eta Connell-en (2005) proposamen onartu eta erabiliarekiko
koherentzia mantentzeko asmoz, guk geuk delako emakume eredu berri horren
antonimoari feminitate hegemoniko deitzea erabaki dugu. Uler bedi, hortaz, feminitate
hegemoniko kategoria, historikoki emakumeei esleitu zaien ezaugarri, portaera, jarrera,
gorpuzkera eta izateko moduak barnebiltzen dituen patriarkatuak eraikitako eredu sozial
bezala, zeinak, maskulinitate hegemonikoarekiko dikotomikoak diren ezaugarriez
osatuta egon arren, patriarkatua zilegi egiten duen, eta ondorioz, dominazio maskulinoa,
ere bai.

Feminitate hegemoniko horren antonimoa litzateke Lasartek (2012) proposatzen
duen emakume berri kategoria, zeinak emazte eta ama eredugarria izateari muzin egin
eta bestelako aukerak bilatzen dituen (2012: 16). Edo, Lipovetskik (1999) aipatzen duen

hirugarren emakumea edo emakume indeterminatua:



47

En la actualidad un nuevo modelo rige el lugar y el destino social de la
mujer. Nuevo modelo que se caracteriza por su atonomizacion en relacion con la
influencia que tradicionalmente han ejercido los hombres sobre las definiciones y
significaciones imaginario-sociales de la mujer (1999: 218).

Hala ere, hirugarren emakume hau libreagoa bada ere, ez dela guztiz librea
adierazten digu Lipovetskik (1999), hortik datorkio indeterminatua izena. Izan ere,
berdintasunerako bidean, hainbat izan dira emakumea buruaskiago egin dituzten
lorpenak, baina, oraindik ere badira emakumeak estutzen eta are lotzen dituzten kateak,
esaterako, aurrerago aipatu dugun kristalezko sabaia deritzotena (Valcarcel, 1997).

2.4. Analisirako baliatuko diren kontzeptu zein tresna kritikoak

Aurreko orrietan zedarritu ditugu, ikuspuntu anitzetatik, maskulinitateen eta
feminitateen ardatz kontzeptualei buruz egon diren hurbilpen eta funtsezko bilakaerak.
Puntu honetan, eredu hegemonikoen inguruan aipaturiko ezaugarri, jarrera, praktika,
zein espazioak laburbilduko ditugu, eta hauek guztiak analisirako baliagarri izango
dugun taulan bilduko (ikus. § Eranskina. Taula 2). Aipatu nahiko genuke, emakume
berri edo gizon berrien ereduekin ere gauza bera egin genezakeen arren, Carrerak
(2014) edo Guasch-ek (2003) beraien taula tipologikoekin egin duten bezala, eredu
hegemonikoaren kontrako ereduetarako ez dugula tipologiarik proposatu nahi izan. Izan
ere, iruditzen zaigu eredu edo tipologia hauek izan behar genukeena arautzen dutela
neurri batean. ldentitate ereduak sozialki eraikitzen diren ustekoak izanik, arau-
emaileak eta estankoak diren tipologiak eta eskemak baztertu nahi izan ditugu.

Bestalde, Narratologia Modalak (Bal, 1985; Friedman, 1955; Genette, 1989;
Garrido Dominguez, 1993; Pozuelo Yvancos, 1988; Rimmon-Kenan, 1983; Villanueva,
1989) baliatzen dituen alderdi eta tresna metodologikoak ere geure egingo ditugu
testuen irakurketara pasatzean. Horrela bada, ahotsaren, fokalizazioaren, pertsonaien,
espazioaren, denboraren, eta beste zenbait elementu narratologikoren bitartez, ipuinen
irakurketa proposamen bat ematen saiatuko gara. Master amaierako lan honetan ez dugu
Narratologia Modalaren xehetasun eta bilakaeraren berri eman nahi izan, batetik, aski
hedatu eta ezaguna den metodologia delako, aurreko erreferentzia bibliografikoetan ikus
daitekeen modura; bestetik, testuen analisian bertan azaleratuko direlako metodologia

honetatik baliatuko ditugun kontzeptuak.



48

3. Analisia

Arestian aipatu dugunez, ipuingintzaren, eta zehazki, 2003 eta 2018 urteen
bitartean saritutako ipuingintzaren irakurketaren bitartez, maskulinitate eta feminitate
ereduak aztertu nahiko genituzke. Horretarako, aurreko atalean barnebildu ditugun
ezaugarri, praktika, espazio eta bestelakoak ez ezik (ikus. 8 Eranskina. Taula 2),

narratologia, eta honek eskaintzen digun azterketa modua izango ditugu tresna nagusi.

3.1. Aztertuko den corpusa eta idazleak

Azterkizun dugun corpusa zehazte aldera, euskal literatura instituzioak XXI.
mendean saritu dituen ipuin-liburuetan jarri dugu arreta, eta hori kontuan izanik,
Euskadi Literatur Saria irabazi duten ipuin-liburuak barnebildu dira aztertuko den
corpusean, euskal literatur sistemako sari garrantzitsuena izaki. Honakoak dira corpusa
osatzen duten obrak kronologikoki, hurrenez hurren: Jokin Mufiozen Bizia lo (2003);
Iban Zalduaren Etorkizuna (2005); Xabier Montoiaren Euskal hiria sutan (2006); Ur
Apalategiren Fikzioaren izterrak (2010) eta Eider Rodriguezen Bihotz handiegia
(2017).

Aztertuko den lehen autoreari dagokionez, Jokin Mufoz Trigo “Ebro ibaia eta
trenbidea bat egiten duten” (Mufioz, 2003) Castejonen (Nafarroa) jaio zen 1963an.
Irakasle eta filologia ikasketak burutu zituen Donostian, eta egun institutuko irakaslea
da. Hausturak (1995), aztergai dugun Bizia lo (2003) (Euskadi Literatur Saria, 2004) eta
Antzararen bidea (2007) (Euskadi Literatur Saria, 2008) dira bere unibertso literarioa
osatzen duten obretako batzuk. Aztertuko dugun ipuin-liburuari dagokionez, asko dira
obra deserosotzat hartzen duten kritikariak (Arregi Diaz de Heredia, 2003; Egafia, 2003;
Estankona, 2003; Sarasola; 2010a; Telleria, 2003; Unanue, 2003). Gris kolorez
margoturiko obra omen (Asurmendi, 2003), Mufiozek pertsonaien baitatik guztiontzako
baliagarriak izan litezkeen kontakizunak eskaintzen dizkigu, euskal gatazka oinarrian
jarriz (Arregi Diaz de Heredia, 2003; Asurmendi, 2003; Gorrotxategi, 2003).

Iban Zaldua 1966an jaio zen Donostian, nahiz eta gaur egun Gasteizen bizi.
Historian lizentziatu zen eta egun EHUnN dihardu Ekonomiaren Historiako irakasle
lanetan. Bere literatur ibilbidean ipuina da gehien landu duen generoa, baina, horretaz
gain, eleberria eta kritikan ere ibili den idazlea dugu. Produkzio literario zabal batek
ezaugarritzen du bere burua ipuingiletzat kontsideratzen duen Zaldua, besteak beste,

Euskaldun guztion aberria (2008) eleberria, Obabatiko tranbia (2002) saiakera lana edo



49

aztergai dugun Etorkizuna (2005) (Euskadi Literatur Saria, 2006) bere lanetako batzuk
dira. Kritikak dioena aztertuz, konta tankera ironikoak, ispilu-jokoak eta batasun
tematikoak ezaugarritzen duten obra da Etorkizuna (2005) (Retolaza, 2006a). Ardatz
kronologikoan bilbatzen den liburuan (Juaristi, 2006), fantasiarekin egiten duen jolasa
ez eze, han-hemenka agertzen diren euskal gatazkaren oihartzunak ere nabarmentzekoak
dira (Galarraga, 2006a; Kortazar, 2005a).

Xabier Montoia dugu aztertuko den hurrengo autorea. Literaturan eta musika
munduan ibilitakoa, 1955ean jaio zen Gasteizen, eta Euskal Telebistan dihardu lanean.
Asko argitaratu duen autorea dugu, zeinak narratiba ez ezik poesia eta kronika ere ondu
dituen. Aztergai dugun Euskal hiria sutan (2006) (Euskadi Literatur Saria, 2007) ipuin-
liburua ez ezik, Azken afaria (2013) nobela, Anfetamifia (1983) poesia liburua eta
Plastikozko loreak erregearentzat (1998) kronika liburua dira argitaratutako
izenburuetako batzuk. Mintzagai dugun obrari erreparatuz, askotariko gai, ikuspuntu eta
are teknika narratiboak biltzen direla diosku kritikak (Juaristi, 2007; Rojo, 2007). Hala
ere, 0so desberdinak izanagatik badute guztiek elkargune bat: pertsonaia guztiak
gainditu beharreko ataza baten aurrean jartzen ditu autoreak. Atxagari keinua egiten
dion Euskal hiria sutan (2006)-ek (Galarraga, 2006b; Kortazar, 2007; Retolaza, 2006b;
2007), euskal gizartea sutan irudikatzen digu, estropezuz eta tira-birez betea (Galarraga,
2006b).

Ur Apalategi Parisen jaio zen, 1972an. Zuzenbide ikasketak egin ostean euskal
filologian doktore egin zen, eta egun Université de Pau et des Pays de |I"’Adour-eko
irakasle katedraduna da. Ikertzaile, iruzkingile, eta artikulugile ere baden idazle honek,
aztergai dugun Fizkioaren izterrak (2010) (Euskadi Literatur Saria, 2011), Gure Gauzak
S.A. (2004) nobela, Belaunaldi literarioak auzitan (2005) saiakera lana eta Unai
Goieaskoetxea Arronategi-rekin batera idatzitako Erdi guneak (1995) poesia lana
kaleratu ditu, besteak beste. Aztergai den obrari gagozkiola, literatur mundua dugu hari-
tematiko nagusia (Balerdi, 2010; Sarasua, 2015). Zalduaren estilotik gertu dagoen
(Sarasola, 2010b) tonu umoretsu, parodiko eta ironiko batetik (Makuso, 2011; Rojo,
2010), euskal literaturaren munduaren metafora bat sortzen du Apalategik obra honetan
(Asurmendi, 2012; Rojo, 2010).

Aztertuko den azken idazlea Eider Rodriguez dugu 1977an Oreretan jaiotakoa.
Publizitate ikasketak egin zituen, editore eta kazetari lanetan ere ibilitakoa da, nahiz eta

egun irakaslea izan EHUN. Euskal literaturan ipuinlari bezala nabarmendu da oreretarra,



50

Eta handik gutxira gaur (2004), Haragia (2007), Katu jendea (2010) edo aztergai
dugun Bihotz handiegia (2017) (Euskadi Literatur Saria, 2018) ipuin-liburuekin, besteak
beste. Kritikaren aburuz, deserroturik, beraien lekuaren bila dabiltzan pertsonaiak
ekartzen ditu aztergai dugun obrak (Arinas, 2018; Rojo, 2017). Kontraesan moralez
(Rekondo, 2018) eta giza-harremanez (Andreu, 2018; Ezkerra, 2017) diharduen testu
honek, protagonista femeninoen bidez (Alvarez, 2017), egunerokoak diren gaien
aurrean harridura eta deserosotasuna sentiarazten dio irakurleari (Agirre, 2018).
Rodriguezek bere-berea duen estilotik, zuzenean esan barik iradoki egingo dute ipuinek
(Jauregi, 2017), prozesu horretan elipsiekin zein ardatz kronologikoarekin jolas eginez
(Rekondo, 2018).

3.2. Jokin Mufiozen Bizia lo (2003)

Aztergai dugun lehen obra bost ipuinez dago osatuta, eta esan genezake,
kritikarekin bat etorriz (Sarasola, 2010a), batasun tematikoak ezaugarritzen duela obra,
ipuin guztiek zuzenean edo zeharka euskal gatazkez dihardutelako. Hala ere, badira
bestelako gaiak, kasu batzuetan, gatazkaren gainetik nabarmentzen diren lehen
mailakoak direnak, esaterako ‘“Mekanoa” kontakizuneko semearen gaixotasuna;
“Isiluneak”-eko bikotearen inkomunikazioa; eta ‘“Xantilli”-ko haurren ‘“gizontze”
prozesua. Gainontzeko bi ipuinetan, lehen mailako gaia euskal gatazka bada ere,
bigarren maila batean agertzen da bestelakorik, “Azterketa”-n Kkasu, irakasle-ikasle
arteko harremanaz eta izenburua ematen dion azterketaz baitihardu; eta “Elurraren
isila”-n bikote harremanaz.

Batasun tematikoaz landa, ikusi dugu ipuinok teknika narratibo antzekoz eraiki
direla, izan ere, “Azterketa”-ko bigarren pertsonako narratzailea salbu, gainontzekoetan
narratzaile heterodiegetikoa mintzo zaigu, kanpo-fokalizazioz. Fokuaren erabilera,
gainera, nabarmentzekoa dugu, baliabide honen bidez, fokua noiz pertsonaia batengan,
noiz bestearengan jarriz, aktanteek hitz egiten ez badute ere, pertsonaien barnera sartu
eta hauen barne-mintzoaren berri ematen zaigu. Bestela esanda, fokuaren erabilera
introspektibo honen bitartez lortzen da pertsonaien karkaterizazioan sakontzea, eta
Arregi Diaz de Herediak (2003) esango lukeen moduan, “bakarrizketa gurutzatuak”
papereratzen dira. Fokuaren txandakatzea “Xantilli”’-n izan ezik gainontzekoetan
nabarmentzen zaigun ezaugarria da, eta dakusagunez, teknika narratibo aldetik,

batasuna ematen die kontakizunei. Denborari erreparatuz ere antzekoa esan genezake,



51

ipuin guztiak baitaude orainalditik eraikiak. Areago, orainalditik diharduten arren, ikusi
dugu guztiak daudela iraganarekin harremanduta, arestian azpimarratu dugun bezala,
euskal gatazken presentzia ezin ukatuzkoa baita.

Paratestuan nabarmentzen zaizkigun elementuei erreparatuz, azkenik, ipuinek
badutela antzekotasunik ikusi dugu. Hasteko, azalean protagonista dugun mekanoa,
lehen ipuinaren izenburua izateaz gain, ipuinez ipuin atzeko oihalean errepikatzen den
motiboa dugu. Bestetik, izenburutik bertatik ikusi dugu gai nagusia edozein delarik ere,
kontakizun guztiak datozela mezu bera ematera: Xabier Lizardiren poemaren
berrinterpretazio bat eskaintzen duen obra honek (Ayerbe, 2014: 21), gatazka garaian
geldirik eta mutu dagoen gizartea salatzen du.

Ondoko lerroetan gure ikerlanaren helburu den maskulinitate/feminitate ereduak
aztertuko ditugu, ikasketa kulturalek nabarmendu dituzten kontzeptu desberdinak ardatz

hartu eta ipuin desberdinetan nola gauzatzen diren adieraziz.

3.2.1. Gorputza eta jarrerak

Gorputzei eta jarrerei erreparatuz, Valcuencek (2003) eta beste zenbait autorek
azpimarratzen dutenez (ikus. § Eranskina. Taula 2), diskurtso hegemonikoak gizonak
indartsuak eta familia babestuko dutenak izan behar dutela exijitzen du (2003: 11).
Aurkitu dugu honen adibiderik obran zehar, esaterako “Mekanoa” lehen ipuineko
aitaren kasuan, “aitaren gorputz handia” (7) baita, eta semea babesteko helburuz “Aitak
ez zion eskua bizkar gainetik kendu” (8).

Bestalde, deskribapen hau apurtzera datorren bestelako errepresentaziorik ere
aurkitu dugu, hegemonikoaz bestelako eredu baten argitan. Honen adibide behinena
Juanan dugu, “Azterketa” ipuineko irakaslea, hegemoniak arautu bezala indartsua, altua
eta sendoa izan beharrean “Txepela, txiki mozkotea” (108) baita.

Canteroren (2003) hitzetan, indartsua izatearekin batera, zakarra eta zikina izatea
maskulinitate hegemonikoarekin doazen beste bi ezaugarri dira, “Azterketa”-ko
Unairengan ere antzeman ditzakegunak “Aurreneko egunetan ile-motots batekin agertu
zuan, zarpail-zarpail, patinetea esku batean eta karpeta argazkiz estali bat bestean”
(110).

Gizonei exijitzen zaien egoera korporal horren dikotomian, ahula izatea emakume
eredu hegemonikoek berezko duten ezaugarria dugu. Hori da “Mekanoa” ipuineko

amarengan dakusaguna, ahulena bezala deskribatzen baitzaigu “Ama, berriz, burua jaso



52

ezinean ibili da ordudanik.” (13). Hala ere, bada salbuespenik eredu honetan ere,
“Azterketa” ipuineko Mariasun guztiaren gainetik indartsua baita “Bera [ama] bezain
indartsua. Bera bezain irmoa” (113).

Halaber, emakumeen ezarpen korporalekin zerikusia duen edertasunaren mitoak
(ikus. § 2.3.4.1) Mufozen obran indar handia duela ikusi dugu, joera hegemonikoari
jarraiki. Horrela bada, “Isiluncak”-eko Juliaren Kkarakterizazioari erreparatuz,
patriarkatuaren diskurtsoak emakumeei ezartzen dien edertasunaren zaintza errotuta
duela esan genezake (Valcéarcel, 1997: 168), behintzat hori erakusten du gauero
jarraitzen duen errituarekin “Krema potetxoa itxi eta ispilu atzeko armairutxoan gorde
du. Eskuak pasa eta pasa egin ditu aurpegitik, krema zabaltze aldera” (33). “Xantilli”’-ko
Lulu pertsonaia femininoa guztiz sexualizatuta deskribatzen zaigu: begirada maskulinoz
deskribatuta eta alderdi fisikoari soilik erreparatuz “Ezpainetako gorri biziak
handiagotzen zion irribarrea” (59). Horrez gain, kontakizun bereko haurrak “neskak
ikustera” (87) joaten omen dira hondartzara, eta gaude, kasu honetan ere Lipovetskik
(1999) deskribatzen duen funtzioa luketela neskek haurren (eta gizartearen) begietarako:
miresten dituzte ederrak direlako, errenazimenduko Venusak bezalaxe, baina, era
berean, begiratuak izanik, hauen pasibotasuna baino ez dute azpimarratzen (1999: 107).
“Azterketa”-ko Mariasunen gorputz atalak ikusgarri egiten direla ikusi dugu “Atzetik
aurretik baino politagoa iruditu izan zaik beti. ‘Ipurdia txamarra luze horren azpian
estaltzeko ohitura hori izango ez balu’, pentsatu duk ‘dezente irabaziko likek’” (122),
baina, kasu honetan ere edertasunaren izenean, hots, emakume ideal bezain pasibo
egiten duen edertasunetik (Lipovetski, 1999: 107).

Jarrerei dagokienez, ikusi dugu pertsonaia maskulinoen karakterizazio guztiak bi
izan ezik 0 joerako heziketa emozionalean (Emakunde, 2008: 28) oinarritzen direla.
Honen adibide dugu “Mekanoa” lehen kontakizuneko aita, barrura begira bizi baitu
dena, eta emoziorik ez erakustea bere “gizontasunarekin” doan jarrera litzateke
“Izugarria behar du, bai, orain ezin kanporatuz barrenak erretzen dizkion minak.” (14).
“Isiluneak”-eko Josebak ere jarrera bera erreproduzitzen digu, ez baitu barnean daraman
amorrua erakusten, kontrara “Ez zuen inondik inora halakorik espero Jonengandik,
emaztearen aurrean lasai itxurak egin bazituen ere” (49). “Azterketa”-ko Unai Zuazuak
ere bide antzekotik dirau, “Edonola ere, beste edozein irakaslerekin ere larri ibiliko
zinen esateko ezin zenuela azterketa egin, ezinegona zenuela aita gaur bertan askatu
behar dutelako” (107).



53

Ordea, deskribatzen edo behintzat, aipatzen diren pertsonaia femeninoengan ikusi
dugu kontrakoa gertatzen dela, aditzera emanez gizona dela bere sentimenduak
kontrolpean izan ditzakeen bakarra. Honen adierazgarri nagusia “Mekanoa”
kontakizuneko ama dugu, sufrimenduaren aurrean sentimendu horiek ikusgarri egiten
dituelako, bide batez, senarrak ez bezala “Emaztearen aiene isilak entzuten ditu aldiro.
Sukaldean utzi du, negarrez” (13).

Diskurtso hegemonikoak hala araututa, gizonezkoei badagokie arrakastatsuak eta
ausartak izatea (Del Campo, 2003: 81), “Azterketa” kontakizuneko Juanan Iriartek
eskema honekin apurtzen duela ikusi dugu. Batetik, gizon miserable eta galtzailetzat
duelako bere burua “Ez haiz inor” (121); “Lekutan geratu duk ingurukoak txundituta
uzten hituen garaia” (119). Bestetik, ausardiarik gabeko pertsonaia da Juanan, bai kontu
afektiboetan “Gero, lastima, ez huen adorerik eduki Mariasuni ezer taxuzkorik esateko.”
(122), baita alderdiko kontuetan ere, “armarik ukitu gabea” (127) delako eta damututzat
dutelako (105). Gizon baztertua dugu, “partidukideek bizitza publikotik” (114) baztertu
zuten lehenago Juanan, eta bukaeran, partidutik bertatik ere bai (121).

Familien tipologiei erreparatuz, ikusi dugu fokalizatzen diren lau familiatik hiru
patriarkatuaren diskurtso hegemonikoaren arabera eratu direla: bikote heterosexualak
dira eta seme-alabak dituzte, bananduak egon zein ez. Hau da “Mekanoa”, “Isiluneak”
eta “Xantilli” kontakizunetan ikusi duguna. Ostera, “Azterketa”-n bestelako familia
eredu bat aipatzen zaigu: familia gurasobakarra. Berez, praktikan, aita baten irudia
existitzen den arren, kartzelan egonik, bai Mariasunek eta bai bere semeak, Unaik,
horrela eraiki dute beraien familiaren kontzeptua “Garai batean ez zenekien zergatik
esan behar zion [amak] Kristo guztiari aita edo senarrik gabeko familia zela zuena (...)”
(106). Figura maskulinoaren absentzian historikoki gaitzetsia izan den familia eredu

honek, lturraren (2003: 35) esanetan, eredu hegemonikoarekin hausten du.

3.2.2. Praktikak

Vicent-ek (2003) erakutsi duenez, maskulinitate normatiboari dagokio familia
mantentzea eta etxeko erabakiak gizonek (soilik) hartzea (2003: 209). Hori da
“Mekanoa” kontakizuneko aitak barneratuta duen rola: “‘Neronek mantendu nahi dut
neure familia’” (12); ““‘Ohore kontua da’, esan zion emazteari, ezkondu berritan

aitaginarrebak pisu puska hura eskaini eta ezetz esan zuenean.” (14). Azken adibide



54

honetan zein etxetan biziko direnetz erabakitzea ere aitaren esku geratzen dela ikus
genezake.

Lanbideei erreparatuz, Valcarcel-ek (1997) diosku lanbide boteretsu eta
garrantzitsuenak gizonezkoenak izan direla tradizionalki, eta esaterako lehen ipuinean,
“Isiluneak” kontakizunean, hau berresten zaigula ikusi dugu. Izan ere, protagonista
maskulinoaren lanbidea behin eta berriz esplizitatzen da, eta banketxe bateko kargua
duela azpimarratzen zaigu (34), baina, Juliarena, bere emaztearena, ez da aipatu ere
egiten.

Patriarkatuaren izenean feminitate eredu hegemonikoak ezartzen duen bezala
(Rich, 1996: 47), historikoki emakumeari esleitu zaizkio zaintza lanak, bai beste
pertsonen zaintza, bai eta etxearen zaintza ere. “Mekanoa”-ko amak erakusten digu
zentzu honetan feminitate hegemonikoaren eredu behinena, aita lanean dagoen bitartean
ama delako etxeaz eta haurren zaintzaz arduratzen dena ‘“Maria txikia bainatu eta
oheratu du, afariaz erabat ahaztuta” (13); ama da semea janzten duena “Gero ahal izan
zuen moduan iraun zuen amaren aurrean zutik, galtzontziloak eta galtzerdiak probatzen
zizkion bitartean.” (10). Ama dugu, hortaz, zaintzaz ez ezik, patriarkatuaren baloreak
transmititzeaz arduratzen dena.

Aurrekoarekin lotuta, esan beharra dago diskurtso hegemonikoak emakumeak
izaki pasibo bezala deskribatu dituela (Valcuence, 2003: 12). Hori da, adibidez,
“Isiluneak™ kontakizuneko Juliaren kasua, aipatu dugun bezala deskribatzen baitzaigu
“Gaztetan berak inoiz ez zuen proposatzen zer egin eta nora joan” (41); eta “Ez da inoiz
hitz askotako emakumea izan.” (41), baina, “Jon mundura ekarri izanak, ordea ausardia
eman zion honetaz eta hartaz iritzi emateko” (41); alegia, amatasunak ausardia ere
ekarri dio, bere izaera osatu du. Amatasuna ontzat ez ezik baikortzat hartzen da testu
honetan, eta emakumea deskribatzeko ezaugarri bezala erabiltzen. Hortaz, Lipovetskik
(1999) eta Despentesek (2007) esandakoekin bat etorriz, feminitate hegemonikoari zor
zaizkion ezaugarriak dira aipaturikoak.

Hala ere, bada pasibotasuna atzean utzi eta emakume aktibo bezala ezaugarritu
denik, “Azterketa”-ko Mariasun Zuazuaren kasua dugu hau “ez duzu ama alferrik eduki,
institutuko Eskola Kontseiluan sartuta, bazterrak nahasten —eta Guraso Elkartean, eta
Emakume taldean, eta Auzo Elkartean...-” (107). “Elurarren isila”-ko Idoia ere beste
adibide bat dugu, aurrerago argudiatuko dugunez, talde terrorista bateko kide baita,

Arestiren (2014) hitzetan, gizonezkoekin soilik lotu den praktika, hain zuzen ere.



55

Balore eta ezaugarri hegemonikoen transmisioari dagokionez, Asturiasek (2004)
diosku opariak eta jostailuak diskurtso normatiboak ezartzen duen genero eta identitate
ereduen bereizketa erakusteko tresna indartsuak izan litezkeela. Horrela bada, txikitatik,
emakumeei amak eta etxekoandreak izan behar dutela irakasten zaie, eta mutilei kirolari
eta lehiakorrak. Hori dugu “Mekanoa” ipuinean dakusaguna, semeari gabonetan baloi
bat oparitzen baitiote “semeak inola ere espero ez zuen baloi gogor hura” (10); ordea,
arrebari “trapuzko panpina erraldoi” (10) bat.

Hizkuntzaren erabilerari erreparatuz, berau izanik boterea bermatzeko
elementuetako bat, zenbait ikerketek erakutsi dute emakumea are mendekoagoa egiten
duela honen erabilera sexistak (Barragan, 2004; Lomas, 2004 etab.). Honen erakusgarri
dira, batetik, “Isiluneak”-eko Joseba, emakumeak sexualizatzeko joera baitu, hauen
objektutasuna nabarmenago eginez “Hor ari da, horren gorrotagarria egiten zaion
aurkezle titihandi betipoz hori, lehiaketa ergelen bat aurkezten.” (48). Hizkuntzaren
azterketaren barruan sartzen dugu baita ere “histerika” hitzaren erabilera konnotazioz
betea. Izan ere “Isiluneak” kontakizunean dakusagunez, Josebak bere emaztea
artegatzeko darabilen iraina da aipaturikoa (35), Sabuco i Canto et al.-ek (2003: 146)
edo Sau-k (2000) diotenez, historikoki emakumeei soilik esleitu zaien ezaugarria, hauen
“ahultasuna” ageriko eginez. Hori da, esaterako, Charlotte Perkins-Gilmanek ondutako
The Yellow Wallpaper (1892) obrako protagonistari gertatzen zaiona, emakumeek
egoera honekin pairatutakoa salatuz.

Badugu Mufiozen obra honetan hipermaskulinitatea izendatu dugun ereduaren
adibiderik (ikus 8§ 2.3.3.2). Pescador-ek (2004) eta Boninok (2000) adierazten dutenez,
nerabezaroa bide da diskurtso hegemonikoak ezarritako jarrera zein praktikak
gehiegikeriaz erreproduzitzeko aroa, eta hori berori da ‘“Xantilli” ipuineko
protagonistarengan eta bere lagun taldearengan antzeman duguna. Praktikak aztertuz,
hasteko, esan beharra dago Feminismo Klasikoarentzat, pornografia gizonek eta
gizonentzat sortutako praktika bat ez ezik, emakumeen aurkako indarkeria adierazpen
bat ere badela (Medeak, 2013: 71). Haurrek maskulinotasun honen argitan, aldizkari
porno bat aurkitzen dutenean altxor bat bailitzan gordetzen dute, nahierara kontsumitu
ahal izateko “Behin Ducados pakete 0so bat aurkitu zuten langileen etxolen ondoan, eta
aldizkari porno bat. Azken hau oraindik gordetzen dute hodi puska baten barruan
ezkutatuta.” (67). Kirol arriskutsu eta zakarrak egitea batez ere gizonekin lotzen dela

kontuan hartuz (Cantero, 2003), haurretan praktika hau muturrera eramaten dela esan



56

genezake, gustukoen duten jolasa alegiazko pistolekin norgehiagoka ibiltzea eta elkar
hiltzea baita “Bertan gelditu da, eta eskuarekin lagunei tiro egin eta gero, paum! paum!,
salto egin du aurrera” (67). Kirolez dihardugula gainera, arriskutsua bezainbat
maskulinitate espainiarraren ikur kontsideratu izan den toreatzea ere imitatzen saiatzen
dira, euretako batek, Manuk, osabak gordeta zuen kapotea dakarrenean (93).

Imitazioa aipaturik, ikusi dugu hori dela haurrek beraien maskulinitate
(hegemonikoa) eraikitzeko darabilten prozesua (Sau, 2000: 32). Gainera eredu finkoak
dituztela ere nabaria da, batetik, militantzia politikoarekin loturiko pertsonaiak imitatzen
dituzte, “Txabi Etxebarrieta ETAko buruzagia” (71) edo “Che Guevara” (72). Bestetik,
lagun taldeak protagonistaren anaia ere erreferentetzat duela kontuan izanik, honen
praktikak imitatzen dituzte “Winston bana eman zienez geroztik, Gabiren anaiarekin
helduarena egiten zuten” (59); “Sorbalda batetik zintzilik —Aitorrek kazadora beltza
eramaten duen modu berean-" (94).

Halaber, Despentesek (2007) esaten duen bezala, txikitatik irakasten omen zaie
mutilei lehiakorrak, arrakastatsuak, eta edozein norgehiagokaren aurrean irabazleak
izaten. Hori da, hain zuzen, jolasten dihardutela haurrek errotuta duten ustea “Harri
koxkorrra ostiko batez kaleko espaloi batetik bestera bota nahian dabiltza. (...) Gabik
gozatu ederra hartzen du lagunei —Manuri bereziki- lezioa ematen dienean” (75); “(...)
biek egin nahi zuten-eta buruarena” (69). Gainera tu egiten dute errespetatuak izateko,
besteen aurrean nagusiak eta ‘“gizonak” direla erakusteko (86). Zakarkeriak,
bihurrikeriak gizonei dagozkien praktikak dira (Cantero, 2003), eta honetan ere ez dute
hutsik egin protagonistak eta bere lagunek “(...) harriari sekulako ostikoa eman dio.
(...) Harriak ez du kristala hautsi, baina kolpeak arrasto nabarmena utzi du kristalaren
erdi-erdian” (76).

3.2.3. Espazioa

Vicent-ek (2003) erakutsi duenez, etxetik kanpo lan egitea, ordu luzez gainera,
maskulinitate hegemonikoari dagokio, eta hori da “Mekanoa” kontakizuneko aitaren
kasua. Honetan, diskurtso hegemonikoak ezarritako bereizketa dikotomikoa (Despentes,
2007: 21) indarrean dagoela antzeman dugu. Senarra etxetik kanpo dago gehienetan,
lanean; emakumea etxean dago beti, etxeko lanez arduratuta. Espazio publikoa gizonari

dagokio, beraz, espazio pribatua emakumeari.



57

Bigarren kontakizunean, “Isiluncak”-en, esan dezakegu espazio utilitarioaren
banaketa ez dela horrenbeste esplizitatzen, ekintza nagusia etxean gertatzen baita; ordea,
aditzera ematen zaigu gizonak etxetik kanpo diharduela. “Xantilli” ipuineko gizarteari
begira ere eskema bera eraikitzen zaigu: aitak/gizonak esparru publikoan errepresentatu
dira, alegia, tabernan ‘“Tabernan kartetan ari zen gizon-koadrilla bat” (76); hauekiko
dikotomian, ordea, amak etxearekin lotuta karakterizatu dira, espazio pribatuan “Gaur
jai eguna da, ordea, eta amek, nonbait, jakin izan dute etxean edukitzen” (68).

Espazio utilitariotik at, sinbolikoagotzat har litekeen espazio beliko eta militarra
ere banaketa dikotomikoan oinarritzen da. Horrela bada, gerra gizonezkoekin
erlazionatzen den jarduera izanik (Iturra, 2003: 47), hau gauzatzeko espazio/erakunde
militarra ere guztiz dela maskulinoa azpimarratzen digute adituek (Aresti, 2014). Euskal
Herriaren kasuan ere banaketa hau mantendu dela esan genezake, Arestik (2014)
dioskunez, Sabino Aranaren garaitik emakumeak esfera politikotik at utzi zirela kontuan
hartuta, diskurtso misogino batek justifikatuta, gizonak baino gutxiago
kontsideratzeagatik (2014: 284). Geroagoko mugimendu feministek (ikus. § 2.1.3),
baina, euskal esparrura ere aldaketa ekarri zuten, izan ere, orduz geroztik erakunde
mistoak sortu ziren (Aresti, 2014: 296). Hala ere, emakumeak politikan sartu baziren
ere, are militantzia politikoan, Hamiltonek (2000) adierazi legez, politikarekin loturiko
errepresentazioetan, batez ere ETAri dagozkionetan, emakumeak ikusezinak izan dira
beti (2000: 160). Rodriguez et al.-ek (2016) ere antzekoa adierazten dute: “bakea
definitzeko erabiltzen diren ezaugarri guztiak emakumeei esleitzeko joera izaten dugu;
indarkeriari egozten zaizkionak, aldiz, gizonei atxikitzen dizkiegu. Erabaki politiko
kontziente eta patriarkala da hori” (Rodriguez et al., 20168).

Espazio honen maskulinizazioaren adibidectako bat “Isiluneak”-eko Jon dugu,
Jualiaren eta Josebaren semea. Jarraiko kidea da (48), eta militantzia politikoari 0so
loturik deskribatzen zaigu, aipatu adituek deskribatu bezala. “Elurraren isila”-n ere
espazio militarrean dagoen banaketa antzeman genezake, ez baita berdina erakunde
politiko berean dauden Jonen eta Idoiaren lekua eta boterea, ez gorputzari dagokionean,
ezta praktikei dagokionean ere. Neskak bere indarra, ausardia eta dagoen lekuan egotea

merezi duela uneoro demostratu behar ditu, presio handi bat bihurtzen da beretzat

8 Ezin izan da orrialde zenbakirik zehaztu euskarri elektronikoz irakurri baitugu. lturria: http://www.susa-
literatura.eus/liburuak/lisi0105



http://www.susa-literatura.eus/liburuak/lisi0105
http://www.susa-literatura.eus/liburuak/lisi0105

58

“Egun hartan [neska] estimazio bila ari zen komandoko buruaren aurrean” (134).
Halaber, bere gorputzak ere ez du trataera bera, gizonezkoei ez bezala begiratzen
baitiote emakumeari “behin baino gehiagotan joaten zitzaizkiola begiak neskaren ipurdi
aldera” (142), eta diferentzia sexualak eraginda bere ekintzek ere ez dute balio bera
komando kideen begietara “Neskarekin, berriz, ez zen sekula zuzen jokatu. Ez zuen oso
kapaz ikusten” (134). Ordea, esan genezake Jonek, protagonistetako batek, gainontzeko
komando kide gehienek ez bezala, ez duela diferentzia sexualik egiten, kontrakoa, beste
bat bailitzan hartzen du Idoia “hasieratik jarraitu zituen Idoiak ekintza berak bakarrik
egiteko erakutsi zuen aldarteak” (136). Hau kontuan izanik, “Elurraren isila”-ko bi
pertsonaia nagusiak diskurtso hegemonikotik urrun karakterizatzen direla uste dugu:
batetik Idoia, Sabino Aranak ezarritako (Aresti, 2014: 285) emakume eredutik irten, eta
bera ere gizonei soilik egotzi zaizkien eginkizunak egiteko gai dela aldarrikatzeagatik;
bestetik, Jon, gainontzeko komando kideak ez bezala, diferentzia sexuala albo batean
utzi eta emakumea besteen mailan jartzeagatik. Ordea, “Isiluneak”-eko Jon guztiz
hegemonikoa den diskurtsotik eraikitzen zaigula uste dugu, espero den bezala

ekintzailea dena pertsonaia maskulinoa baita.

3.2.4. Egiletasuna

Protagonistei erreparatuz, “Xantilli” ipuineko Gari salbu, gainontzekoak bikoitzak
direla ikusi dugu; esan nahi baita, fokuaren txandakatzearen bitartez, aipatu ipuinean
izan ezik gainontzeko guztietan, bi pertsonaia nagusi fokalizatzen direla beti, biak
izanik protagonistak. Mufiozen obrako 9 protagonistatik 7 gizonezkoak dira (% 78), eta
gainontzeko 2ak (% 22) emakumezkoak. Hau kontuan izanik, Greimas-en eredu
estrukturala geure eginez, ondoriozta genezake, aztergai dugun Mufiozen obran, batez
ere pertsonaia maskulinoek dutela agency edo subjektutasuna.

Beste alde batetik, subjektibitate ereduei erreparatuz, ikusi dugu aztertu diren 15
pertsonaietatik 11 eredu hegemonikoaren klabeetan eraiki direla (% 73), eta, beraz,
gehiengoa patriarkatuaren biktima dela. Gainontzeko 4ek (% 27) ordea, hegemonikoaz
bestelako ereduei jarraitu diote, eta hortaz, gure interpretazioaren arabera, bakoitzak
nahieran eraiki du bere identitatea.

Laburbilduz, ikusi dugu Mufiozek narratologikoki o0so antzekoak diren
kontakizunak ondu dituela aztergai dugun obran, fokalizazio, ahots, narratzaile eta

denboraren erabileren aldetik. lIpuinek luketen batasuna, baina, ez da alderdi



59

narratologikoan agortzen, identitate ereduen azterketarekin ikusi dugunez, pertsonaia
nagusi gehienak diskurtso hegemonikoen klabeetan eraiki direlako, askok jarrera,
ezaugarri fisiko, nahiz praktika berdinak erreproduziturik. Castejoneko idazle honek,
hortaz, pertsonaien karakterizaziorako, batez ere, eredu hegemonikoen alde egin duela
esan genezake. Halaber, protagonista izan zein ez, ikusi dugu emakumeek oro har, ez
dutela ia lekurik kontakizunetan, eta agertzen direnetan, edertasuna erabiliz
deskribatzen direla guztiak, Lipovetskik (1999) aipatzen diguna berretsiz: edertasuna ez
da berdin baloratzen emakumeengan eta gizonezkoengan. Azkenik, esan beharra dago
batez ere familia eredu hegemonikoak errepresentatu direla, nahiz eta badagoen

bestelako eredurik.

3.3. Iban Zalduaren Etorkizuna (2005)

Aztergai dugun hurrengo obra Iban Zalduaren Etorkizuna (2005) dugu, zeinetan
tonu ironiko batetik ardatz kronologikoarekin jolasten duen, izenburuak iradoki bezala
(Juaristi, 2006). Hala ere, fantasiatik eta ispilu-jokotik asko duten ipuinek (Retolaza,
2006a) eguneroko gaiak dakartzate orriotara: bikote harremanetako tira-birak
“Sofarena”, “Adulterioa”, “Udako bidaia” edo “Konponbidea etxebizitzaren arazorako”
kontakizunetan antzeman genezakeen bezala; guraso eta seme-alaben harremanak
“Aldatzen den gauza bakarra”-n, “Aurpegia”-n edo “Etorkizuna”-n ikusi dugun bezala;
bestelako eguneroko gaiak, “Mantxa” kontakizuneko bidaia, herriko festak
“Gargantuarena”n, lana “Fabrikarena edo A, e, i, o, u”-n, eta are, han-hemenka
agertzen diren euskal gatazkaren ohiartzunak (Galarraga, 2006a). Guztiek ere badute gai
aldetik batasunik: etorkizunarekin egiten duten jokoa, nabarmentzekoa izanik
paratestuak, zehazki, izenburuak kasu honetan duen gaitasun iradokitzailea.

Ahotsei, narratzailearen mintzoari eta pertsonaien diskurtsoei erreparatuz, ikusi
dugu kontakizun gehienetan narratzaile autodiegetikoa nagusitzen dela, zehazki 9tan.
Hala ere, badira narratzaile heterodiegetikoa darabiltzaten kontakizun ugari ere, 4 hain
zuzen, guztiak kanpo-fokalizaziotik kontatuak; bestalde, ikusi dugu zuzeneko
elkarrizketek ere badutela garrantzirik kontakizun bitan pertsonaien ahotsak soilik
ekartzen direla kontuan izanik. Denboraren erabilerari begira ere, batez ere orainetik
kontatzen zaizkigu istorioak, hala ere, sarri ordena kronologikoaren erritmoa analepsiek

hautsi egiten dutela ere nabarmentzekoa da, hauetan iraganak pisu nabarmena duela



60

iradokitzen baitigute. Honen adibide dira, esaterako ‘“Fabrikarena edo A, e, i, o, u”,

“Konponbidea etxebizitzaren arazorako” eta “Aurpegia” kontakizunak.

3.3.1. Gorputza eta jarrerak

Ikusi dugu Zalduaren lan honetan gorputza ez dela askorik esplizitatzen. Hala ere,
esan genezake emakumeak deskribatzerako orduan, hauen alderdi fisikoa ikusgarri
egiten denean, edertasuna beti dagoela presente deskribapenetan. “Kontuak ez du
erremediorik™ ipuinean, adibidez, Arantxaz dihardu protagonistak, begiz jotako neska,
eta honen deskribapenean erabiltzen duen ezaugarri bakarra edertasuna da (16). “Loti
ederraren historia ekonomikoa” kontakizuneko protagonistak, loti ederrak, izenetik
bertatik bere bertute nagusia den eder epitetoa hartzen du, “alaba eder batez erditu”
(17). Gure ustez hau bat dator historikoki emakumeen gorputzei ezarri zaien kontrol eta
presioarekin, edertasuna baita emakumeak kontrolpean izateko amarruetako bat
(Lipovetski, 1999: 138). Ordea, ikusi dugu “Zazpi gauza” kontakizunean, edertasunaren
ezarpen hegemonikoak protagonista maskulinoarengan duela garrantzia, eta ez
femeninoarengan, hegemoniak ezarritakoaren kontrara, hain zuzen ere “Lodi nago,
ama” (59).

Emakundek (2008: 28) eta Barragan-ek (2004: 135) demostratu bezala,
maskulinitate hegemonikoaren jarrera nagusietako bat sentimendurik ez erakustea da.
Hori da, esaterako, “Kontuak ez du erremediorik™ kontakizuneko protagonistaren jarrera
“nahiago ditut neuretzat bakarrik gorde” (14); edo “Aurpegia” ipuineko Antoniorena
“Gizonak lasaitasun plantak egin nahi ditu Edurneren aurrean, baina oso urduri dago”
(103). 0 joerako heziketa emozionalaren (Emakunde, 2008: 28) kontrako adibiderik ere
badugula esan beharra dago, obrako lehen ipuinean, “Sofarena”-n, protagonista bere
arazoez mintzo baitzaigu, maskulinitate hegemonikoak agintzen duen barrura begirako
ikuspegiari muzin eginez.

Feminitate eredu hegemonikoari, ordea, kontrakoa dagokio, alegia, sentimenduak
erakustea (Valcuence, 2003: 11). Hori dugu, esaterako, “Sofarena” ipuineko Elenaren
kasua ‘“Badakizue nolakoa den Elena, bere-bereak diren ideiak denonak bihurtzeko
gaitasun horrekin” (7).

Arrakastatsua izatea maskulinitate hegemonikoari dagokion beste ezaugarri bat
dugu (Sau, 2000: 35), arestian ere aipatu dugunez. Hau da “Fabrikarena edo A, e, i, o,

u”-ko Ivan-en eta Oskarren kasua, esate baterako. Ordea, “Sofarena”-ko protagonistak



61

honen kontrako eredua erreproduzitzen duenez, esan genezake eredu ez-hegemoniko
baten aurrean jartzen gaituela kontakizunak; izan ere, protagonista hau, lur jota
dakusagu, etxetik joan eta noraezean dabilen gizon bat da. Gauza bera ikusi dugu
“Kontuak ez du erremediorik” ipuineko protagonistarengan, arrakastarik gabe
karakterizatzen baitzaigu “Nire azkeneko ‘negozioak’, miseriatik behin betiko atera
behar ninduenak, huts egin dit berriro ere” (11). Denborarekin jolasean dabilen
kontakizun honetan, gainera, protagonista iragana aldatzen saiatzen da, baina, hartzen
duen erabakia edozein delarik ere, porrotetik ihes egin ezin duen gizon bat dakusagu.

Arrakastarekin batera dirua izatea ere ezaugarri maskulinoa omen da (Sau, 2000:
35), baina, “Konponbidea etxebizitzaren arazorako” ipuineko protagonistak kontrakoa
erakusten digu, maskulinitate hegemonikoaz bestelako eredu baten argitan “nire
soldatarekin aukera handirik ez nuela ondo jakin arren” (79).

Pasiboa izatea eta otzana eredu femenino tradizionalari esleitu zaion ezaugarria
da, eta Ramirez-en (2014) hitzetan, Haur eta Gazte literaturako ipuin tradizional
ugaritan islatu zaigun irudia dugu hau. Honen adibide behinena Zalduaren “Loti
ederraren historia ekonomikoa” kontakizuna da, zeinetan itxaropen guztien kontra, ez
duen ipuinaren mezua iraultzen, klabe ekonomikotan azaltzen baino. Ipuin honen
inguruan egin diren genero irakurketak (Ramirez, 2014) geure eginda esan genezake,
feminitate hegemonikoarekin egiten duela bat emakumearen karakterizazioak. Horrela
bada, otzana izatea, pasiboa, gizon indartsu batek noiz babestuko zain egotea berezkoak
dituen ezaugarriak dira (2014: 207). “Aurpegia”-ko protagonista ere, Maddi, emakume
otzan gisan deskribatzen zaigu, aitari kasu egin eta bere bizitza kontrolatzen duten
arauen arabera bizi baita.

Amatasuna ere, normalean emakumeekin lotu izan da, askotan hauen identitatea
osatuko duen elementu bezala kontsideratuz (Rich, 1996: 46), hori da “Aurpegia”-ko
protagonistaren amaren deskribapenean antzeman duguna, ama izatea baita pertsonaia
hau karakterizatzeko erabiltzen den ezaugarri bakarra. “Fabrikarena edo A, e, i, 0, u”-ko
Jarautaren kasuan, baina, kontrakoa dakusagu, bere semea abandonatu eta etxetik
doalako, alegia, Lasarteren (2012) hitzak geure eginez, ama eredugarriaren antitetikoa
litzatekeena (2012: 16). Amatasunaren eredu hegemonikoari muzin egitea erabakitzen
duen beste pertsonaia bat “Aldatzen den gauza bakarra”-ko ama dugu. Esan beharra
dago egia dela fokalizatu nagusia dugun pertsonaia honen ezaugarri nagusia ama izatea

dela, besteak beste, ez baitu amaz gain bestelako deitura edo izen berezirik, eta



62

eskutitzak sinatzeko ere ‘“Zure ama” (45); “ama” (48) edo “Amatxo” (52) darabiltza.
Hala ere, Lasartek (2012: 16) deskribatutako ama txar bat dela ikusi dugu, ama
otzanaren antitesia izaki, bere zoriontasunaren alde, alaba bera ere abandonatzen duena.

Aitatasunaren gaia, zecharka bada ere, agertzen zaigu “Gargantuarena”
kontakizunean, baina, protagonistarentzat behartua da eta ez, feminitate hegemonikoak
emakumeei exijitzen dien bezala, beraien garapen pertsonalerako ezinbesteko giltza
(Rich, 1996: 47) “Bigundu gara eta paternité oblige” (55).

Amaginarreben kasuan, Sauk (2003: 31) diosku historikoki “emakume txar”
bezala errepresentatu direla, eta hau bat dator Erdi Aroan emakumeei esleitutako
irudiarekin. Izan ere, garai horretan emakumeak ederrak bai, baina, pertsona gaiztoak
zirelako ustea nahiko zabalduta zegoen gizartean, maiz bedeabrutzat ere hartuz
(Lipovetski, 1999: 104). Jarrera hau “Zazpi gauza” kontakizunean dakusagu ‘bere

amaginarreba gorrotagarria” (62) izaki.

3.3.2. Praktikak

Boteretsuenak kontsideratu diren lanpostuak eta praktikak nagusiki gizonezkoei
esleitu zaizkiela diosku Valcarcel-ek (1997), botereak maskulinitatearekin (soilik)
lotutako konnotazioak baititu (1997: 125). Espazio boteretsuetako bat zientzia eta
kultura dugu, “Iriarte doktorearena” kontakizunean Jose Carlos Iriarte pertsonaiak
baieztatzen digun bezala. 1zan ere, zientzialaria dugun protagonistak historian zehar
egindako asmakizun nagusietan ikusten den tradizio androzentrikoa berrestu baino ez
duela egiten ikusi dugu. “Iriarte, zientzialari handi asko bezala, gizon irakurria zen” (96)
diosku testuak, alegia, maskulinitate hegemonikoak ezartzen duen bezala, gizonezkoena
da zientzia eta kulturaren esparrua (idem).

Lan arriskutsu eta pisutsuenak, nola boteretsu eta garrantzitsuenak, gizonek egin
badituzte tradizionalki, emakumeen kasuan kontrakoa gertatu da (Olavarria, 2004: 55).
Hori da, esaterako, “Fabrikarena edo A, e, i, 0, u” ipuineko Ania protagonistaren kasua,
fabrika bateko langilea baita, baina bere eginkizuna ez da kargak jasotzea, ezpada
panpinak jostea. Bada emakumerik, bestalde, aipaturiko eskemarekin hautsi eta gizonek
soilik lortu duten lanpostu boteretsua eskuratu duenik, “Fabrikarena edo A, e, i, 0, u”-ko
Ursula hain zuzen ere, frabrikaren sorreran parte hartu zuen emakume enpresaria
“Ursula izan zen udaletxeko artxiboetara plano eta agirien bila joan zena, eta,

katedradun ohiarekin batera, erakundeen aurrean aurkeztu zuten txostenaren egilea”



63

(37). “Aurpegia”-ko Edurneren pertsonaiak ere muzin egiten dio aurreikuspen
hegemonikoari, eta espero ez bezala, emakume 0so langile eta arrakastatsu bezala
karakterizatzen da, gizonezkoei egotzi zaizkien ezaugarriak, hain zuzen (ikus. 8
Eranskina. Taula 2)

Jada aipatu dugunez, tradizionalki emakumeei egotzi =zaie zaintzaren
erantzukizuna (Puleo, 2000: 71), eta Zalduaren obran, banandu diren bikote ia guztiek
hori berresten dutela esan genezake. “Sofarena”, “Zazpi gauza”, “Konponbidea
etxebizitzaren arazorako” eta “Maiatzaren lehena” kontakizunetan agertzen diren
bikote-banaketak honen adibide ditugu. Aldiz, “Fabrikarena edo A, e, i, o, u”-ko
Stanislaw eta “Aurpegia”-ko Antonioren kasuan, eredu hegemonikoak ezarritakoaz
bestelako jarrera erakusten dute, haurraren zaintzaz arduratzen baitira gizonezkoak.

Alkoholismoa, Emakundek (2008: 34) erakutsi duenez, batez ere maskulinitate
hegemonikoarekin lotzen den praktika dugu. Honen adibide ditugu “Kontuak ez du
erremediorik” kontakizuneko protagonista “Gordon’s botilari azkeneko zurrutadak
lapurtu bitartean” (11). Adulterioa ere, alkoholismoarekin batera, gizonezkoen berezko
praktika kontsideratu izan da (Salinas, 2018: 36), eta Zalduaren obran bikotea engainatu
duten pertsonaia gehienak gizonezkoak direla ikusi dugu. “Fabrikarena edo A, e, i, 0,
u”-ko Ivan, “Adulterioa”ko Karlos, eta “Aurpegia”-ko Antonio honen adibide dira.
Gehienak diogu badagoelako emakumerik bikotea engainatu duenik. Hori da
“Konponbidea etxebizitzaren arazorako” ipuineko protagonistaren emaztearen kasua.

Aipagarria zaigu, halaber, “Zazpi gauza” kontakizuneko protagonistaren izebak
erreproduzitzen duen praktika nagusia; feminitate eredu hegemonikoaren adibide ez
ezik, Arestik (2014) azaldu bezala, euskal nazionalismoak emakumeei ezarri zizkien
eginkizunen eredu ere baita “Izeba Margari Euskal Emakume Batzako mitin batean”
(69).

Hizkuntzari dagokionez, batetik, “Adulterioa” ipuineko protagonistak eta bere
adiskideak hizketagai dutenak nabarmendu behar direla iruditzen zaigu, batez ere
“maskulinotzat” hartu diren gaiez soilik dihardutelako: politikaz (Valcércel, 1997: 125)
eta adulterioaz (Salinas, 2018: 36). “Udako bidaia” kontakizunean ere, protagonista
maskulinoek darabiltzaten zenbait esaera eta hitz ikusita, Sabuco i Cantd et al.-ek
(2003) dioten bezala, gizonezkoei batez ere esleitu zaien hizkera baten aurrean gaudela
generrake. Hizkuntzak ere, praktikek zein ezaugarriek bezala, maskulinitate/feminitate

ereduen balioak eta ideologiak erakuts lezakeela sinesturik (Martin et al., 2004), kasu



64

honetan esan genezake maskulinitate hegemonikoari lotuago legokeen karakterizazioa
nabarmendu daitekeela pertsonaia biengan.

Jantziei erreparatuz, badago identitate eraikuntzen irakurketa egiterik (Mirizio,
2000), esate baterako “Gargantuarena” ipuinean, protagonistaren lagunaren alabari
“neska” izateagatik “nesken” jantziak eskatzen zaizkiola antzeman dugu “Uxueren
txanda iritsi zenean, agureak galdetu zion ea zergatik ez zegoen neskez jantzita” (55),
jantzien bitartez neskei gonak dagokiela eta mutilei prakak erakutsiz (Mirizio, 2000:
136).

3.3.3. Espazioa

Espazio utilitarioari erreparatuz, “Kontuak ez du erremediorik” ipuineko
protagonistak, espazio pribatuari ezaxolaki begiratzen dio, batez ere eremu pribatutik
kanpo diharduelako (11). “Adulterioa” ipuineko espazio utilitario nagusia taberna bat
dugu, eta kontakizuneko protagonista maskulinoa eta bere laguna, Jorge, espazio
publiko honetan errepresentatu direla ikusi dugu. Taberna dugu, baita ere, “Zazpi
gauza”-ko protagonistaren aitak performatzeko darabilen espazioa “bazkalostean mus
partida jokatzen baitu lagunekin tabernan, paseatzera joan aurretik” (65). “Iriarte
doktorearena” kontakizuneko protagonista batez ere etxetik kanpo agertzen zaigu.

Ordea, bada eredurik aurrekoaren kontrakoa errepresentatzen duenik. “Sofarena”
kontakizuneko eszena nagusia lagunen etxean gertatzen da, eta protagonista,
maskulinitate normatiboak agindutakoaren kontra (Olavarria, 2004: 54), etxean eta,
zehazki, izenburua ematen dion etxeko sofatik karakterizatzen da, hots, eremu pribatutik
“Azken batean gure antzinako sofa horren antzekoa izateko itxura du honek: zuek utzi
hortxe izarak eta konponduko naiz ni.” (10). “Konponbidea etxebizitzaren arazorako”
ipuinean ere protagonistak etxean dihardu ekintza nagusiak hartzen duen denbora tarte
handienean “Urte erdiko baimena hartu dut lanean, eta kasik gelatik ateratzen ez naizela
esan daiteke” (88); edo “Maiatzaren lehena”-ko Karlos etxean karakterizatzen zaigula
ikusi dugu.

Eremu pribatua historikoki emakumeekin lotutako espazioa dugu. “Loti ederraren
historia ekonomikoa”-ko protagonistaren heziketa eremu honekin lotzen da “errege-
jauregian printzesa pozik hasten zen bitartean, herrialdeko oihalgintza, behinola
Kristautasun osoan famatua, gainbehera larrian erori zen.” (20). Eta “Aurpegia”-ko

protagonistaren kasuan ere gauza bera ikusi dugu, etxean sartuta karakterizatzen baita



65

“Etxean pasatzen ditut orduak, telebistari begira, kalera atera gabe” (118). Ordea,
“Maiatzaren lehena”-ko Elenaren kasuan kontrakoa dakusagu, bera baita, eta ez senarra,

etxetik kanpo oporretan dagoena.

3.3.4. Egiletasuna

Protagonistei erreparatuz, Mufiozen kontakizunetan nola Zalduarenetan ere
protagonista gehienak maskulinoak direla ikusi dugu. 16 protagonistatik® 11 dira
maskulinoak (% 69) eta gainontzeko 5ak femeninoak (% 31). Horrela bada, Zalduaren
kontakizunetan ere subjektutasuna edo agency delakoa batez ere pertsonaia
maskulinoek dutela ondoriozta genezake.

Bestetik, maskulinitate/feminitate ereduei dagokienez, 31 pertsonaia aztertu dira,
horietatik 19 (% 61) patriarkatuaren biktimak direla esan genezake, diskurtso
hegemonikoak ezarritako eredua erreproduzitu dutelako. 7k (% 23) eredu hegemoniko
horri bizkarra eman diotela antzeman dugu, hortaz, agente direla interpretatu da.
Gainontzeko 5ak (% 16) hegemonikoak kontsideratu ditugun ezaugarriz eraiki dira,
baina, era berean, ez-hegemonikoz ere bai. Arrazoi hori dela medio, % 16a “erdibideko”
eredutzat hartu dugu, eta hortaz ez litzateke guztiz biktima izango, ezta guztiz agente
ere ez.

Laburbilduz, ikusi dugunaren arabera, fantastikotik asko dute aztertutako ipuinek,
hala ere egunerokoak eta unibertsalak diren gaiak dakartza Zalduak orrietara: bikote-
harremanak, eguneroko arazoak, familia-harremanak. Ardatz tenporalarekin jolastu ez
eze, hortaz, pertsona ororen ohiko arazoez mintzo zaigu obra, Euskal Herriari begira
jarriz, han-hemenka aurki baitaitezke euskal gatazkaren oihartzunak. Subjektibitate
ereduen eraikuntzari dagokionez, bestalde, eredu hegemonikoen errepresentazioa
nagusitu dela azpimarratu beharko genuke. Aztertu diren kontakizunetan, halaber,
konturatu gara gorputz atalak ez direla horrenbeste esplizitatzen, eta argudiatzen saiatu
garenez, aipatzen diren emakume gorputzen deskribapenetan edertasuna ageri zaigu
ezaugarri nagusi bezala. Bestalde, errepresentatu diren bikote eta familia tipologia
guztiak patriarkatuak eta arau hegemonikoak ezarritakoaren araberakoak izan dira:

heterosexualak.

9 “Udako bidaia” elkarrizketa bat denez, hizlari biak hartu dira protagonistatzat, eta “Etorkizuna” ipuinean
esan genezake ez dagoela protagonista argirik, baina, kuantitatiboki bada ere, nabarmentzen dena ama
dugu, hortaz hau hartu dugu protagonistatzat.



66

3.4. Xabier Montoiaren Euskal hiria sutan (2006)

Xabier Montoiaren obra 28 ipuinez dago osatuta: azkenekoa obraren homonimoa
dugu, eta hau salbu gainontzeko guztien lehenengo letrek alfabetoa osatzen dutela ikusi
dugu, hurrenkera errespetatuz, Atik Zraino. Paratestutik bertatik Atxagaren “Euskal
hiria” kontzeptuari keinua egiten dion obra honek (ikus. “Euskal Hiria sutan”
kontakizuna), egia da, kritikarekin bat etorriz (Juaristi, 2007; Rojo, 2007), aniztasunean
hartzen duela arnas. Izan ere, bai lantzen diren gaiak, bai estilo narratiboak, bai eta
fokalizazioak ere ugariak dira. Hala ere, ikusi dugu narratzaile heterodiegetikoa
nagusitzen zaigula (28tik 20tan). Badira, ostera, aniztasunaren izenean, narratzaile
autodiegetikoz ezaugarritatutako ipuinak, zehazki 28tik 6; eta bigarren pertsona
gramatikala darabilen narratzailerik ere, 28tik bi. Dakusagunez, Montoiak obra honetan
nabarmen egiten du hirugarren pertsonako narratzailearen alde, kanpo fokalizazioa
erabilita. Denborari begira, kontakizun bitan izan ezik (“Curriculum” eta “Watt”),
gainontzekoetan oraina da nagusi, nahiz eta maiz iraganera begira eraikitzen diren
istorioak, horietan analepsiek berebiziko garrantzia izanik. Horien adibide dira
“Itxaropen”, “Kanon”, “Poesia” edo “Euskal Hiria sutan” kontakizunak.

Ipuineko gai nagusia edozein delarik ere, askotan atzeko oihalean euskal gatazka
agertzen zaigu, eta deskribatutako eta eraikitako pertsonaia guztiek egoera zail eta
arazotsuei egin behar diete aurre. Montoiak, hortaz, euskal gizartea sutan irudikatzen
digula esan genezake, sutan baitaude deskribatutako eta eraikitako pertsonaiak eta
gizartea ere. Giza-harremanetan, engainuetan, eguneroko arazoetan, eta batez ere,
bikote-harremanen arazo eta amarruetan bilbatzen den obra honek askotariko errealitate

eta identitate ereduen aurrean jartzen du irakurlea.

3.4.1. Gorputzak eta jarrerak

Gizonezkoen gorputz atalak aipatzen direnean, ikusi dugu beraien
maskulinotasuna berrestea dela helburu nagusia. Horretarako, indarra ez ezik genitalak
erabiltzen dituzte nor baino nor maskulinoagoa dela erakusteko ‘Dardara”
kontakizunean ikusi dugun bezala “Zuek baino zaharragoa nauk, baina zuek baino
indartsuagoa ere bai, batik bat behar den tokian, hanka artera eraman du Oiok eskua,
guri barre eginez” (46). Hori da Sabuco i Canto et al.-ek (2003) aipaturikoa, izan ere,
“la representacion de un hombre es la de un ser pollado.” (2003: 146). Zakilari ematen

zaion garrantziaren erakusgarri “Yin” kontakizuna ere aipa genezake, pistolak, gizonen



67

“jostailutzat” hartu diren objektu arriskutsuak, zakilarekin konparatzen baitira
“Pistolaren kanoia sartzeko esango zioagu, horrek ez duela aztarrenik uzten, zakilak
uzten duen moduan” (380). Armen erabilera eta ikuspegi falozentrista kontuan izanik,
diskurtso hegemonikoarekin bat egiten duten kontakizunen aurren gaudela irizten dugu.

Bestalde, gizon hegemonikoaren deskribapen fisikoan gehien baloratzen den
ezaugarria indartsua izatea da (Guasch, 2003: 120), eta aztergai dugun obran bada
horrelakorik erreproduzitzen duenik. “Lapur” kontakizuneko protagonista, Josu
“gihartsu eta itxura onekoa” (177) baita, edo “Xera”-ko protagonistaren laguna
“maskulinotzat” har liteke “zabala eta beso puska pare baten jabea” (365) baita (Bonino,
2000). Honen kontrako eredua, baina, “Ontarte”-ko Ismaelek dakar, gorputz argala
izanik “estua, dena hezur” (245), maskulinitate hegemonikoaz bestelako eredu bat
eraikitzen duelako; bestetik, ipuin bereko Iratze, emakume bat izanik, maskulinoak
kontsideratu diren ezaugarri fisikoz deskribatu da, “handi samarra, baina ondo osatua,
itxuraz gimnasio batean landua” (245). Hortaz, Iratzek ere hegemonikoaz bestelako
eredu bat erakusten duela esan genezake. “Euskal Hiria sutan” kontakizuneko Peiok ere
fisikoki huts egin dio karakterizazio hegemonikoari “Peio gizon lodi eta borobila dela
esaten dik” (410).

Emakume gorputzei dagokienez, aurreko obretako analisietatik urruntzen ez den
emaitza ikusi dugula aitortu behar dugu: nabarmen deskribatzen eta baloratzen den
ezaugarria edertasuna dugu, emakumeen deskribapenei dagokionean soilik. Horren
muturreko adibidea “Etxalde” ipuinak eskaintzen digu, edertasuna hartzen baita,
emakumearen bertute nagusi (Lipovetski, 1999: 138), bai eta banaketa manikeorako
aitzakia: bi pertsonaia femenino agertzen zaizkigu, Maria eta Margaret. Lehenengoa,
itsusia izateaz gain, ez bereziki inteligente eta emakume gaizto bezala karakterizatzen
da; bigarrena, ederra da guztiz, eta honekin batera, argia, alaia eta mundutik oso ibilia.
“Lapur”-eko Martak edertasuna du bertute nagusi; eta “Zinema”-ko Lola Pagolarengan
ere edertasunaren ezarpenak duen garrantzia nabaria da, gainera, oraindik aipatu gabeko
alderditik: Lipovetskik (1999) dioskunez, edertasunaren mitoak gaztetasuna bakarrik
hartzen du kontuan, eta hori da protagonistarengan errotuta ikusten dugun ustea, adinari
aurre egin nahi dion emakumea baita “Zimurren aurkako seruma erabiltzen du” (382).
Edertsunaren mitoaren argazki fidelena, baina, “Kanon” kontakizunak eskaintzen
digula ikusi dugu. Izan ere, Ixa protagonistak bere adiskidea Aitziber fokalizatzen du,

eta edertasuna erabiliz deskribatzen: honen ezaugarri nagusia edertasuna zen, sute



68

batean aurpegia desitxuratu aurretik. Edertasunak, baina, femeninotasunaren ereduaren
morroi egin du Aitziber, aurpegia desitxuratuta izanik, ez baita zoriontsua “edertasunean
oinarritutako bizitza oso baten suntsipen bat-batekoa, dibortzioa, jendearen errukia
(164). Kontakizunean aipatzen den edertasuna deskribatzeko “edertasun itsuarazlea”
(160) edo “oreka eta harmonia” (160) bezalako kategoriak baliatzen dira, Lipovetskiren
(1999) sailkapena geure eginez, errenazimenduko Venusei ezartzen zitzaizkien
berberak. Hala, aipatu adituak azpimarratzen duenez, edertasun “kanoniko” horrek
emakumeak idealizatu bai, baina, era berean objektu pasibo bihurtzen ditu. Ikusirik
edertasunak kontakizunean hartzen duen garrantzia, bai Aitziberrengan, baina, baita ere
gainontzeko pertsonaiengan (gizartearengan, oro har), diskurtso hegemonikoaren
ereduak erreproduzitu direla ondoriozta genezake.

Emakumeen objektutasunaz dihardugula, “Jaraunsle”-ko Elisabete Erdoizi dugu
honen adibide behinena, animalia batekin alderatzen baitzaigu “Gorpuzkeraz garaia eta
liraina, bular txiki-harrokoa, behor zuria bezain akasgabea” (145). Bularrei dagokienez,
esan genezake gorputz atal hau, ipurdiarekin batera, emakumeen deskribapenetan
gehien sexualizatutako atal fisikoak direla, ez baitira falta hauen bertute eta edertasuna
azpimarratu nahi denean. Hau erakustera dator, aipatu “Jaraunsle”-ko Elisabete ez eze,
“Radar”-eko protagonista femeninoa ere “bularrak eta ipurdia atxiki dizkiote” (291).

Biolentzia ei da batez ere gizonei esleitu zaien ezaugarria, eta diskurtso
hegemonikoak hala ezarrita, gizonek jarrera oldarkorra izatea espero litekeena da
(Garaizabal, 2003: 202). Hori da “Amiotu” lehen ipuineko protagonistaren kasua,
jendea jipoitzea baita bere ogibidea eta dakusagunez, biolentzia du horretarako arma
nagusi “Lurrean duzula, makilaz jo duzu, (...) Profesionala zara” (10). “Dardara”
kontakizunean ere uneoro oldarkotasuna eta indarra demostratu nahi dituzten pertsonaia
maskulinoak deskribatzen zaizkigu.

Aurrekoarekiko  dikotomian, emakumeei ahulak izatea exijitu zaie,
buruaskitasunik gabeko mendeko pertsonak. “Geometria”-ko Ainararen kasua dugu hau
“ni ahula naiz, koldarra eta norbait behar dut alboan beti” (94). Era honetan ezaugarritu
den beste pertsonaia bat “Har”-eko Nikoren ama dugu, aitaren “lege” guztiak onartzen
eta justifikatzen dituen emakume otzan bat bezala deskribatzen baita (102). Feminitate
hegemonikoaren argitan “Urradura”-ko Eve ere gisa berean deskribatzen zaigu “nerabe
baten sekretua gordeko lukeen irrifio apala eta amatasunak ozta aldarazi duen

gorpuzkera arina” (337).



69

Dirua izatea, eta honekin bat, arrakasta maskulinitate hegemonikoak exijitzen
dituen jarrerak direla diosku Sau-k (2000: 35). “Amiotu” kontakizuneko protagonistak
hau errotuta duela esan genezake, dirurik ez duen arren, jakitun baita hori izateak
maskulinoago egingo lukeela “Emakume batekin egongo zinateke, ez bulego txiki
samar honetan. Baina dirua behar da horretarako” (7). “Zinema”-ko protagonistaren
maitaleetako batek ere diruari berebiziko garrantzia ematen dio, protagonista
“konkistatzeko” dirua darabil-eta hizpide nagusi. Jarrera hauek erreproduzitzen ez
dituen kontrako eredua, bestalde, “Jaraunsle”-ko protagonista da, Korta, ez baitu ez
dirurik, ezta lan arrakastatsurik ere. “Narratari”’-ko Patxi ere dirurik gabeko protagonista
maskulinoa dugu.

Aipatutakoez gain, beldurrik ez izatea, ausartak izatea, maskulinotzat hartzen
diren jarrerak dira (Bonino, 2000: 47), “Amiotu”-ko protagonistarengan antzeman
genitzakeenak, besteen aurrean koldar bat bezala geratzeko beldurra erakusten duela
kontuan izanik “Zer esan behar diozu: kaka egin duzula, ihes egin behar izan duzula, alu
hark ipurdia zulatuko zizun beldurrez?” (11). Koldarra izatea, baina, espero denarekin
hautsiz, ‘“Narratari”’-ko Patxiren jarrera dugu, hori dela eta ez-hegemonikotzat hartu
dugu.

Lanari emana izatea ere guztiz maskulinoa dugun beste jarrera bat da (Vicent,
2003: 209). Eredu hegemonikoa erreproduzitzen duen gizon bati berez dagokio etxetik
kanpo lanean ordu luzeak pasatzea. Hori erakustera datoz, batetik “Dardara”-ko
protagonista cta bere lagun koadrila; bestetik “Lapur’-eko Josu; “Maitatu”-ko
Susanaren senarra eta “Narratari’-ko Etxabe, azken honen kasuan lana familiaren
gainetik jarriz. Aipatutakoez gain, ikusi dugu “Urradura”-ko Arthurrek eta “Poesia”ko
Txerrak ere garrantzi handia ematen diotela lanari, bai eta, iragarpen guztien kontra,
kontakizun bereko Maitek ere, pertsonaia femeninoa izaki. Lanari garrantzia ematen
dion beste emakume eredu bat “Sexmobile”-ko protagonistak erakusten digu.

Ordea, aipatu eredu maskulino horrek, etxetik kanpo ordu asko ematen dituen
arren, berari dagokio eta ez emazteari etxeko buru izatea eta etxeko erabakiak hartzea
(Vicent, 2003: 209). “Har”-eko Nikoren aitak eredu hau erreproduzitzen duela ikusi
dugu “haserre egin dio aitak, hurrengo larunbatean lagunekin irtetea debekatuz” (107).

Maskulinitate hegemonikoaren irudia osatzeko, aipatzea falta zaigun jarreretako

bat bere buruarengan seguritatea izatea da. “Tirriatu”-ko Larsek guztiz kontrakoa



70

erreproduzitzen digu, Kattalinekin duen harremanean seguritaterik barik deskribatzen
zaigula kontuan izanik.

Aztergai dugun obran ez dira falta emakumea ama bezala deskribatzen duten
ipuinak, bide batez, diskurtso hegemonikoak ezarritakoaren arabera (Rich, 1996: 46).
“Begizko” kontakizuneko protagonista guztiaren gainetik ama izan nahi duen emakume
bat da. Gainera, istorio honetan muturrera eramaten da egoera hau, ama izateko nahiak
desesperaziora eramaten duelako emakumea, “gure zoriontasunak atal bakarra falta
zuen, nire ustez, erabat biribil, akasgabe eta osoa izateko: ume bat” (23). Hain da
desesperazioa handia, ezen azkenean “horma zurietako egoitza” (36) batean sartzen
duten. Boninok (2000: 41) diosku, historikoki batez ere emakumeak karakterizatu direla
gaixo, hauen ahultasuna are gehiago nabarmenduz. Ama izatea, halaber, “Urradura”-ko
bi pertsonaia femeninoen karakterizazioa osatzen duen ezaugarria dugu, Everena eta
honen senarraren maitalearena.

Zalduaren analisian  bezala, honetan ere ‘“amaginarreba gaiztoaren”
errepresentazioa aurkitu dugu, esaten genuen bezala, Erdi Arotik emakumeei ezarri
zaien irudi ezkorraren erakusgarri (Sau, 2000: 30). “Begizko”-ko amaginarreba da

honen adibide behinena.

3.4.2. Praktikak

Eredu hegemonikoak hala ezarrita, etxeko lanen banaketa asimetrikoa izan ohi da,
eta batez ere, emakumeek egin ohi dituzte lan gehienak (Lomas. 2004: 23). Hau da
“Lapur”-eko Goizederrek erreproduzitzen duen eskema, edo nabarmenago “Urradura”-
ko Evek jarraitzen duen eredua “Bitartean etxekoandre zintzo baten moldean jokatzera
entseatu zen (...) Arthur unaturik etxeratu baino lehen ahalegintzen zen afaria mahai
gainean izatera, baita haren jantziak garbi eta ongi lisatuak izatera ere, (341). “Watt”-

eko pertsonaia femeninoa ere honela deskribatzen zaigu:

berak salmentak. Salmentak, eta erosketak ere bai, eta bazkaria edo afaria
ondoren, eta harrikoa. Gehiago ere egiten zuen gainera: denen jantziak garbitu eta
lisatu eta josi, eri zirenetan zaindu, seme-alaben irakasleekin solastatzera joan,
besteak beste (360).

Alegia, guztiz hegemonikoa den feminitate eredua dakar, izan ere, etxekoandrea
da protagonista, senarrak ez bezala etxeko lan guztiak berak egiten dituelarik. “Euskal

Hiria sutan”-eko protagonistaren aitak are gehiago baieztatzen digu banaketa hau “hire



71

aita ez duk sekula eskuzabala izan, ez etxean behintzat. Aitzitik, zekena izan duk oso,
batez ere bere familiarentzat” (412), familia eta etxea bere buruhauste nagusiak ez direla
aditzera emanez.

Bada salbuespenik banaketa normatibo honetan, “Begizko”-ko protagonistaren
senarra arduratzen baita, batik bat, etxeaz “eta etxean, esate baterako, ez zidan ezer
egiten uzten” (24). Alderdi honetatik aipagarria zaigun beste pertsonaia bat “Maitatu”-
ko Susana da, baina ez etxekoandrearen eredua erreproduzitzen duelako, ezpada eredu
hori ez duela jarraitu nahi erabaki eta aldatzen saiatzen delako.

Etxearen zaintzarekin batera, seme-alaben zaintza ere emakumeei esleitu zaie
tradizionalki. Hala ere, “Begizko”-ko senarra etxeaz arduratu ez eze, alabaren zaintzaz
arduratzen dela ikusi dugu, alaba izan eta etxean geratzen dena senarra baitugu,
emakumea izanik familia mantentzeaz arduratzen dena (27). Bada, bestalde, Lasartek
(2012: 16) deskribatutako ama txarraren eredurik, bere semea abandonatu eta ama
otzanaren antitesia izan nahiko lukeena. Hori da “Tirriatu”-ko Larsen amak egindakoa,
aitaren eskuetan utziz haurraren zaintza.

Pertsona helduen zaintza ere praktika femeninotzat hartu izan du diskurtso
hegemonikoak (Lasarte, 2012). “Fede” kontakizuneko protagonista femeninoaren,
Janire Floresen, ogibidea pertsona heldu bat zaintzea dela ikusi dugu. Gainera, Lasartek
(2012: 117) dioskunez, emakume batek bere senide bat zaindu ezin duenean, beste
emakume bat kontratatu ohi du, askotan kanpotarra, zainketen kate globala eraikiz. Hori
da kasu honetan ere dakusaguna, Janire Dominikar Errepublikakoa baita (75). Diskurtso
hegemonikoak ezarritako eredu baten aurrean gaudela generrake, baina, hierarkia bat
egotekotan, beheko maila beteko lukeela esango genuke, beltza ez ezik prostituta
izandakoa baita, alegia, emakume subalternoa (Spivak, 1997: 42). Honen erakusgarri
dugu gizarteak nola hartzen duen, gizon batek “puta beltz ezjakin bat dela” (80) egozten
baitio.

Soldaduska dugu gizonei esleitu zaien praktiketako bat, bai nazioartean, bai eta
Euskal Herriaren ere (Aresti, 2014: 187). Praktika maskulinizatu hau erreproduzitu duen
pertsonaia, espero den bezala, maskulinoa dugu, “Curriculum”-eko kontakizunean
dakusaguna, hain zuzen ere. Soldaduskarekin batera maskulinizatu izan den beste
praktika bat nekazaritza dugu, “Etxalde”-ko Xan Iriart protagonistaren kasuan antzeman

duguna, hain zuzen. Kirolaria izatea ere maskulinitate hegemonikoak bere egin duen



72

praktika dugu, “Jaraunsle”-ko Kortak erreproduzitzen ez duena, esperotakoaren kontrara
(Cantero, 2003: 55).

Bestalde, “Fede” kontakizunean genero indarkeriaren adibide bat dakusagu. Esan
genezake praktika hau ere gizonen boterea bermatzeko mekanismotzat hartu dela
(Bonino, 1995: 1; Lasarte, 2011: 105). Adituok diotenez, indarkeriaren bitartez, gizonek
boterea dutela baieztatu nahi dute, emakumeak are mendekoago eginez. ‘“Radar”
kontakizunean ere, horrenbeste esplizitatzen ez den arren, aditzera ematen da genero
indarkeriarik badagoela, eta kasu honetan ere emakumeak jasaten du, Boninok (1995)
adierazitakoa berrestuz “Puta bat dela eta hil eginen dutela, adatsetatik tiraka” (291).

Medeak-en (2013) hitzetan, halaber, maskulinotasun normatiboari dagokio
putetxeetara joatea; areago, sexuaren ikuspegitik, prostitutak (eta hortaz, emakumeak)
plazera emateko objektuak bailitzan errepresentatzen dira. Honen adibiderako “Amiotu”
kontakizuneko protagonista daukagu, zeinak honela deskribatzen dituen prostitutak
“Aho ezpain horiek zure zakilean nahiago berriketan baino” (8), alegia, dominazio
maskulinoak exijitzen duen bezala (Bourdieu, 2000: 22).

Alkoholismoa eta, oro har, drogekiko mendekotasuna (Emakunde, 2008: 28) batez
ere gizonengan identifikatu den praktika dugula kontuan izanik, guztiz betetzen duen
ipuina “Itxaropen” da, bertako protagonistak arazo handia baitu drogekin.
Aurrekoarekin bat, delitua egitea ere maskulinitate hegemonikoaren ereduarekin lotzen
da (Emakunde, 2008: 34), baina, harrigarriro, Montoiaren obran praktika hau
erreproduzitzen duena pertsonaia femeninoa dugu, “Lapur”-eko Goizeder, izenburutik
esaten zaigun bezala, lapur konpultsiboa baita. Arestian aipaturiko adulterioa ere, gisa
berean, gizonezkoekin lotu izan da (Salinas, 2018: 36), “Lapur”-eko Josuk, “Urradura”-
ko Arthurrek edo “Zinema” ipuineko protagonistaren maitaleak erakusten diguten
bezala.

Aipatutakoez gain, zenbait ikerketek erakutsi dutenez (Foster et al., 2004), batez
ere mutilengan identifikatu den praktika eskola porrota dugu, eta esaterako “Har”
kontakizuneko Niko Borda honen erakusgarri dugu. “Itxaropen”-eko protagonista ere
honen adibidetzat har genezake.

Diskurtso hegemonikoaren transmisioaren adibiderik ere aurkitu dugula esan
beharra dago, Asturiasek (2004: 66) azpimarratzen duenez, jostailuak gizarteko
baloreen transmisore izan litezkeen heinean. Horrela bada, “Begizko” kontakizuneko

alabari, Maiderreri, panpina oparitzen diote, txikitatik, emakumea izanik, ama ere



73

izango delako ideia transmititurik. Jostailuekin batera hizkuntza ere gizartearen
ideologia eta baloreak transmititzeko giltza dugu (Lomas, 2004; Martin et al., 2004).
Pertsonaiek dituzten elkarrizketei erreparatuz, esaterako, “Dardara”-ko protagonista
maskulinoak eta bere lagun taldeak, maskulinitate hegemonikoaren ereduari jarraitzen
diotela kontuan hartuta, maskulinoak kontsideratutako gaiak (Cantero, 2003; Valcarcel,
1997) dituztela hizpide ikusi dugu “Era berean, betiko gaiak erabili ditugu afaldu
bitarteko berbaldian, gure gogokoenak, sekula nekatzen ez gaituztenak. Futbola eta
andreak” (43). “Xera”-ko protagonistak eta bere adiskideak ere gisa bereko gaiak
darabilte hizketagai: futbola eta politika (364). Emakumeen kasuan, “Narrutu”-k
erakusten digunez, hizketagai nagusia gizonak dira, maitasun erromantikoak
ezarritakoaren arabera (Lipovetski, 1999), gizonarekiko maitasuna emakumeen
buruhauste nagusia dela aditzera emanez. “Quantum” kontakizuneko hizkuntzaren
erabilerari erreparatuz gero, berriro ere eskema hegemonikoa erreproduzitzen dela
konturatuko gara. Izan ere, Sabuco i Cant0 et al.-en (2003) esanetan, hitz zakarrak
erabiltzea gizonezkoei dagokie, eta protagonistek “Putakumeak” (288), “Ostia” (188)

bezalako hitzak darabilte bolo-bolo.

3.4.3. Espazioa

Aurreko obretako analisian aipatu dugunez, espazio publikoa (berez) gizonei
dagokie; pribatuak, emakumeei (Despentes, 2007: 21). Joera hegemoniko hau jarraitzen
duten pertsonaiak ugariak dira Montoiaren lanean: “Amiotu”-ko protagonista
maskulinoa, esaterako, esparru publikoan bizi da, ez du etxe finkorik, eta gehienbat
kalean dihardu lanean. Zalduaren obraren analisian nola, honetan ere tabernak batez ere
pertsonaia maskulinoak errepresentatzeko espazio bihurtu dira, “Dardara”-ko
protagonista maskulinoak eta lagunek erakutsi digutenez, ‘“Narratari’-ko Etxabek
errepresentatu duenez “tabernaz taberna ibiltzen” da etxeratu orduko (233), edo
“Poesia”-ko Txerraren karakterizazioak demostratu digunez “Tabernetan eman ohi
zituen egunak (gauak, hobe esanda), eta emakume dezente ezagutu zuen orduan” (265).
“Jaraunsle”-ko Erdoizi anderea diskurtso hegemonikoak emakumeei ezarritako espazio
pribatuan karakterizatzen zaigu: beti etxean, eta senarraren arreta noiz lortuko “Urte
dezente joan da harrezkero, baina ikusezina naiz oraindik ere haren begietarako” (150).

Esan bezala, espazio pribatura kondenatu izan ditu diskurtso hegemonikoak

emakumeak, eta fisikoki atxilotzeaz aparte, honen errealizazio pertsonal zein sexuala



74

ere esfera pribatura mugatu ditu (Valcuence, 2003: 16). Ordea, “Sexmobile”-ko
protagonista femeninoak guztiz kontrakoa erakusten digu, askatasun sexualari eta
pertsonalari ematen dion garrantzia ikusirik “Berarentzat, aldiz, hori baino hagitzez
gehiago da: askatasuna. lzan ere, askatasuna da Sexmobilearen helburu, muin eta
oinarri” (307).

Zenbait ipuinetan, baina, esan behar dugu espazioaren kudeaketa hegemoniko hori
iraulita agertzen zaigula, esate baterako “Itxaropen”-eko protagonistaren eta bere
bikotearen kasuan, gizona baita langabezian dagoena eta etxean; emakumea lanetik
datorrena. “Tirriatu”-ko Kattalinen kasuan ere, esan genezake espazio publikoan
performatzen den pertsonaia dela “deprimitu egiten baita hura, kaleak eta tabernak
hutsik ikustean” (324). “Zinema” ipuineko Lola Pagola ere pertsonaia publikoa da,
batetik, lanbideak hala exijitzen baitio “Gipuzkoako Foru Aldundi txit gorenaren
gazteria saileko buruaren ondorengoa da” (383), alegia postu boteretsua du. Bestetik,
aske bizi nahi duen emakumea baita “Amoranteetariko bat, hobeto esanda, askatasuna
preziatzen baitu Lola Pagolak beste edozeren gainetik™ (389).

Espazio utilitariotzat baino sinbolikotzat har genezakeen kartzela, batez ere
espazio maskulinotzat hartu izan da. Rodiguez et al.-ek (2016) dioskunez, kartzelaren
kasuan, normalean emakumeak izaten bide dira etxean presoari itxaroten geratzen
direnak, eta kasu honetan ere hori gertatu zaio “Geometria”-ko Ainarari “Gizona hogei
urtez preso izan eta maitemindurik jarraitzen duten emakumeak ezagutu ditu. D egon
den espetxe gehienetan ezagutu ditu horrelakoak™ (90). Hala ere, Ainararen kasuan,
esan genezake pasibotasunetik irten, eta itxaroteaz nekatuta, bere burua berrasmatzen
duela, Befatekin hasten baita bizitzen.

Espazio kulturala ere, era sinboliko batean ulerturik, historikoki “gizonezkoena”
izan den espazioa (Valcarcel, 1997: 99) dugu. “Poesia”-ko Maiteren kasuan, ostera,
kontrakoa errepresentatzen dela ikusi dugu, ikerlaria baita, eta espazio kulturala oso

hurbilekoa baitu.

3.4.4. Egiletasuna

Egiletasuna edo agency delakoari erreparatuz, aztertu diren 29 protagonistatik®®,

18 maskulinoak direla ikusi dugu (% 62); gainontzeko 11k (% 38) femeninoak. Horrek

10 “Poesia” eta “Quantum” ipuinetan bikoitzak dira protagonistak. “Volt” izeneko kontakizunean,
pertsonaien abizenak aipatzen diren arren, ez dugu ebidentziarik aurkitu beraien buruak “gizontzat” edo



75

esan nahi du, Greimas-en eskemari jarraiki, aurreko obretan bezala, honetan ere,
subjektutasuna dutenak, batez ere, pertsonaia maskulinoak direla.

Bestalde, 52 pertsonaia analizatu badira, horietatik gehienak, 37 (% 71), diskurtso
hegemonikoa erabiliz deskribatu direla ikusi dugu; 12 ez-hegemonikoz (% 23) eta
gainontzeko 3ak (% 6) erdibidekoz. Gauzak horrela, kasu honetan ere gehiengo handi
bat diskurtso hegemonikoaren, eta hortaz, patriarkatuaren biktima dela ondoriozta
genezake; eta % 23a soilik agente.

Laburbilduz, esan genezake obraren izenburuak justizia egiten diola ipuinez ipuin
kontatukoari: kritikak adierazi bezala, askotariko konta teknikak eta euskara moldeak
baitabiltza autoreak, baina pertsonaia guztiak ere, askotariko identitate ereduz
deskribatuak izan arren, gatazka pertsonal batekiko aurrez aurre jartzen ditu Montoiak,
bizitzaren erritmoari norgehiagoka. Hala ere, ipuinez ipuin askotariko gaiak eta
istorioak eraikitzen direla ikusi dugu, guztiak ere egunerokoak izanik: giza-harremanak,
biolentzia, bikote-harremanak, etab. Atxagari keinu egiten dion obra honek, han-
hemenka, euskal gatazkaren zipriztinak ere uzten ditu, nagusiki narratzaile
heterodiegetiko baten mintzotik. ldentitate ereduen eraikuntzetan, askotariko erretratu,
praktika, ezaugarri nahiz espazio kudeaketak antzeman ditugu, are pertsonaia
subalternoak deskribatu ere. Hala ere, diskurtso hegemonikoaren ereduen nagusitasuna
ezin ukatuzkoa da aztergai dugun obran. Gorputzak ikusgarri egin direla ere
azpimarragarria zaigu, nahiz emakumeen kasuan, errenazimenduko Venusak bailiran

deskribatzen diren gehienak.

3.5. Ur Apalategiren Fikzioaren izterrak (2010)

Apalategiren Fikzioaren izterrak (2010) obran, azterketa narratologikoari
erreparatuz, ikusi dugu narratzaile autodiegetikoa nagusi dela, 7 ipuinetatik 5etan erabili
dela kontuan izanik. Gainontzeko 2tan narratzaile heterodiegetikoaren alde egin da, beti
ere, kanpo-fokalizazioa erabiliz. Lehen pertsona gramatikalak nola, orainaldiak ere
protagonismoa du kontakizunetan, hala ere, badira bi “Azken tangoa Buenos Airesen”
eta azkena, “Bernardo et Ramon” iraganeko aditz denboraren gainean eraiki direnak;

eta, esaterako, “Ergatibu”-n, “Beste bizitza”-n edo “Urrezko vespa”-n orainaldia nagusi

“emakumetzat” (edo bestelako generotzat) dituzten zehazteko. Hortaz, identitate ereduak ere ezin izan
ditugu identifikatu ez zehaztu.



76

bada ere, askotan, iraganari begira agertzen zaizkigu pertsonaiak, analepsien egitekoa
nabarmentzekoa izanik.

Zalduaren estilotik gertu legokeen tonu umoretsu eta parodikoa bere egiten du
Apalategik obra honetan (Sarasola, 2010b), eta gai nagusia den literaturarekin jolas
egiteko erabiltzen. Makusok (2011) dioskunez “Fikzioa eta errealitatearen dialektika”
da obraren muina, eta paratestutik bertatik literaturak, eta konkretuki, euskal literatur
sistemak duen lekua ezin ukatuzkoa dela esan genezake. Azalean, aztergai dugun obra
irakurtzen diharduen emakume bat ageri da, mise en abyme deritzogunaren efektua
sortuz. Hori da ipuin askotan irakurleak izango duen sentsazioa, plano extradiegetikoa
eta intradiegetikoa gurutzatu, eta errealitate batetik bestera egiten baitu salto Apalategik.
Dakusagunez, gai nagusia eta kontakizunen elementu bateratzailea joko metaliterario
eta metafikziozkoa da. Hala ere, badira bigarren mailako gaiak: hala nola,
maskulinitatearen eraikuntza; hizkuntzaren erabilera; bikote-harremanak; adulterioa,
beste askoren artean. Guztiarekin ere, ikusi dugu gorputzak baduela ikusgarritasunik eta
garrantzirik, dela emakume gorputzak deskribatzerakoan, dela gizonezkoenak
deskribatzerakoan, eta horrenbestez, ondoriozta genezake obra honek fikziotik asko
duela, baina, era berean, fikzio horren izterrak, hots, fikzio hori antolatzen edo eragiten

duten ezkutuko desira eta errealitateak ikusgarri egiten direla ipuinez ipuin.

3.5.1. Gorputzak eta jarrerak

Pertsonaia femeninoen eraikuntza korporalari dagokionez, ikusi dugu
Apalategiren obra honetan sexualizatuta agertzen direla, eta askotan edertasuna eta
sentsualitatea jartzen direla pertsonaien balio eta gainontzeko dohainen gainetik. Hau
nabarmen ikus dezakegu liburuko lehen ipuinean, “Azken fandangoa Buenos Airesen”,
zeinetan Ander Galtzada narratzaile autodiegetikoak Katxalyn Orue pertsonaia
femeninoa aipatu dugun moduan deskribatzen duen: “Ez zen itsusia. Horrek ere
laguntzen du. (...) Izan ere, jada ez nekien ongi objektibotasunez epaitu nuen liburua
edo bera erakargarria zitzaidalako iruditu zitzaidan ona” (11). Katxalyn pertsonaiaren
gorputza, gainera, behin eta berriz esplizitatzen du protagonistak, guztietan diskurtso
sexualizatzaile beretik: “short estu bat zeraman behealdean eta bularraldea doi-doi
estutzen zion tirantedun elastiko zuria goialdean. Odola berotu zitzaidan lipar batean.”
(40). Sexualizatutako beste pertsonaia bat, beherago azpimarratuko dugunez,

“Epaimahia”-ko Irantzu dugu, honen alderdi fisikoa jartzen baita bere gaitasun laboral



77

eta pertsonalen gainetik. Edertasuna estimatzen duen beste kontakizun bat “Ergatibu”
da, zeinetan protagonistaren emaztea, Nekane, fisikoki deskribatzeko erabiltzen den
ezaugarri bakarra erakargarria izatea den. Areago, edertasunaren bertuteak egiten du
emakumea emakume perfektu, fisikoki behintzat “emakume perfektua zen: erakargarria,
argia, arduratsua, jendekoia...” (96). “Beste bizitza”-n edertasunaren mitoa (Lipovetski,
1999) presente dagoela generrake, plano intradiegetikoko Jaione, protagonistaren
emaztea, deskribatzen denero, honen edertasuna goraipatzen baita behin eta berriz “Beti
bezain ederra zegoen Jaione” (112). Kontakizun honetan, baina, deskribatzen den
edertasuna ez da mendebaldeko gizarteak kanonizatu duena, eta emakumeentzat
kartzela bihurtu dena (Lipovetski, 1999: 121), ezpada “haren lagun emakumezkoek
betidanik miresten zioten mehartasunetik atera eta” (125) gorputz osatuago eta bete bat.
Alegia, gure interpretazioaren arabera, feminitate hegemonikoak markatutakoaz
bestelako eredu bat litzateke.

Gizonezko gorputzei dagokienez, hauen deskribapenetan diskurtso hegemonikoak
duen pisua antzeman genezakeela esan daiteke, alegia, gizonak maskulinoa izan nahi
badu indartsua eta sendoa behar duela izan. Hori da, adibidez “Azken fandangoa
Buenos Airesen”-eko Ander Galtzadak erakusten diguna ispiluaren aurrean jarri, eta are
maskulinoago sentitzeko, noizbait tente eta irmo zituen giharrak uzkurtzen dituenean,

gazte denborako egoera fisikora bueltatzeko asmoz:

Oraindik ere lerdena nintzen arren, arnasa moztu eta tripa sartu behar izan
nuen soslai onargarria lortzeko. Beso, abdomen nahiz bularretako giharrak batera
uzkurtu nituen hurrena, eskuak izterren parean elkartu eta besoez pintza bat
osatzen nuela, kulturisten antzera. Behialako muskulazio saioen arrastoek hor
zirauten (41).

Jarrerei erreparatuz, esan genezake maskulinitate hegemonikoak bere egiten
dituen asko zerrendatuta eta segidan agertzen zaizkigula “Azken fandangoa Buenos
Aires”-eko Ander Galtzada protagonistaren karakterizazioan. Horrela bada,
maskulinitate eredu normatiboari gizonezkoa izatea, ezkonduta egotea eta batez ere
zuria izatea dagokio (ikus. 8 Eranskina. Taula 2), eta hori berori da aipatu pertsonaiak
erakusten duen jarrera: “Gizona nintzen, zuria, ezkondua, abertzalea. Normalegia™ (14).
Bestetik, “Bernardo et Ramon” kontakizuneko Antsoren kasuan ere “jarrera maskulino
estereotipatua” (169) duela esplizitatzen digu protagonistak. Izan ere, “ausardia” (163)
da Antsoren bertuteetako bat, hegemoniak gizonezkoekin erlazionatu duen jarrera, hain
zuzen (Lomas, 2004: 23).



78

Feminitate hegemonikoari, ostera, mendekoak izatea dagokio (Valcuence, 2003:
15), segurtasunik gabeak, are buruaskitasunik gabe. Honen guztiz kontrako eredua
dakar “Azken fandangoa Buenos Airesen”-eko Katxalyn pertsonaiak orrietara:
barregarri uzten du Ander “barregarri uzten ninduen bere testuak™ (11), eta askotan
Anderrek bera menderatu ordez, hegemoniaren kontra, emakumea da gizonaren gainetik
agertzen zaiguna “Kontrastea egitea zen bere logika, ni jokoz kanpo uztea eta, batez ere,
nire gainetik agertzea.” (14). Pronostiko (patriarkal) guztien kontra (Valcuence, 2003:
16), Katxalyn da Ander intsrumentalizatzen duena eta ez alderantziz “Bere irudia
eraikitzeko berme bat baino ez nintzen. Instrumentalizatu egin ninduen eta” (14). Ez
hori bakarrik, Katxalynek Anderren maskulinitatea kolokan jartzen duela esplizitatzen
zaigu “Nire baitako gizontasuna hiltzen ziharduen Katxalynek, gupidagabe, eta
arrazoirik gabe” (41). Guztiaren gainetik, Katxalynek bere buruaz ziurtasun handia (21),
eta “dominatzaile sena” (55) erakusten du, emakume berri edo bestelako feminitate
eredu batean legez (Lasarte, 2012: 16). Katxalynen karakterizazioaren oso hurbileko
eredua erakusten duen beste pertsonaia bat “Urrezko Vespa”-ko Clara dugu. “Neska
independentea zara, nortasun handikoa” (148) aitortzen dio protagonistak maite duen
emakumeari, itxura guztien arabera, hegemoniari muzin egiten dion pertsonaia dugu,
hortaz.

Segurtasunaz dihardugula, berez gizonezkoekin erlazionatu den jarrera dela diote
adituek (Sau, 2000: 35), ordea, honetan ere Apalategik kontrako ereduren bat eraiki
duela esan genezake. Salbuespena “Gutun bi posteritateari (Literatura eta Historia)”-ko
Eztandona protagonista da “Denbora gehiegi itzalean. Bada garaia behialako konfiantza
berreskuratzeko™ (68).

Aurrekoarekin batera, diskurtso normatiboak gizonezkoei iniziatiba eta beraien
bizitzen kontrola izatea exijitzen die (Lipovetski, 1999), “Gutun bi posteritateari
(Literatura eta Historia)”-ko protagonistaren kasuan, honen konfiantza falta ikusita, bere
bikotea Maitane da proiektu berriak izatera bultzatzen duena “Maitanek bultzatu zuen
horretara” (69), eta ez esperogarria den bezala pertsonaia maskulinoa.

Gainontzeko analisietan aipaturiko O joerako heziketa emozionala (Emakunde,
2008: 28) maskulinitate eredu hegemonikoen eraikuntzei dagokie. Ordea, aipatu
heziketa mota ez da “Beste bizitza”-ko protagonistarekin lotzen dugun ezaugarria,
uneoro baitago minbizia duen emakumearen ondoan barrenak husten eta negarrez

“Utzidazu zure besoetan mugagabe negar egiten.” (127).



79

Maitasun erromantikoaren ezarpen hegemonikoaren arabera, emakumeak dira
maitasun ideal horrekin amets egiten dutenak, eta beraien harreman sentimentala
guztiaren gainetik jarri eta bizitza zoriontsua izateko ezinbestekotzat jotzen dutenak;
gizonezkoentzat maitasuna bigarren mailakoa da (Lipovetski, 1999). Diskurtso honek
ezarritakoaren kontra “Beste bizitza”-ko protagonista maskulinoarentzat, esan genezake,
bere emazteaz sentitzen duena, honekin duen harreman sentimentala, ez dela bigarren
mailako buruhauste bat, lanaren eta bere garapen pertsonalaren ostean letorkeena,
ezpada lehenbizikoa eta garrantzitsuena “Ez nuen uste bera gabe igarotako orduak eta,
kasurik okerrenetan, egunak edo asteak, hain luzeak egingo zitzaizkidanik.” (120); “Eta,
okerrena dena, zu gabe bizitzen ikasi beharko dut. Eta ez dakit horretarako gauza izango
naizen.” (122).

Feminitate eredu hegemonikoari dagokio, bestalde, amak izatea, beraien
errealizazio pertsonalerako giltza omen (Rich, 1996: 46), eta jarrera bera dakusagu
“Gutun bi posteritateari (Literatura eta Historia)”-ko Maitanerengan, protagonistaren
bikotea, haurra izan nahi duena bera baita “Maitanek 1997ko Eguberri egunean, bere
gurasoen etxe azpiko aparkalekura iristean, agertu zion haurrak izateko gogoa” (72).
Aldiz, “Beste bizitza” ipuineko protagonista maskulinoak ikusi dugu hegemoniari

muzin egin, eta aitatasuna bere bizitzako elementu ezinbestekotzat hartzen duela.

3.5.2. Praktikak

Jakina denez gizonezkoak omen dira familiaren sostengu ekonomikoaz arduratzen
direnak eta ordu luzez etxetik kanpo lanean dihardutenak (Vicent, 2003: 209). Ikusi
dugu “Gutun bi posteritateari (Literatura eta Historia)”’-ko Eztandonak, esate baterako,
eredu hau erreproduzitzen digula “Zer egingo genuke zure soldataren bermerik gabe?
Oraingoz biok bakarrik osatzen dugun familia honi eusten diozu” (73). Ordea, bada
salbuespenik honetan ere, zehazki “Beste bizitza” kontakizunean, sasoi batean,
protagonista oraindik ikasten zebilenean, Jaione zelako lanean ziharduena, eta ez aipatu
pertsonaia maskulinoa “Analisi laborategi batean sartu zen eta bere soldata izan genuen
diru iturri bakarra hiru urtez” (119).

Lanbidea aipaturik, esan beharra dago historikoki ofizio boteretsuenak
gizonezkoenak izan direla (Valcarcel, 1997: 125), eta honen adibide behinena
“Epaimahaia” kontakizunak eskaintzen digu, boterearen banaketa asimetrikoa

deskribatzeko eszenario bihurtzen baita. Aipatu kontakizunean Euskadi Literatur Sariko



80

deliberazio momentua kontatzen zaigu. Lehen-lehenik ikusi dugu, euskal literaturako
sari garrantzitsueneko epaimahaia bost kidez osatuta dagoela, horien artean emakume
bakarra egonik. Dakusagunez, botere eremutzat har genezakeen ekitaldi honetan,
androzentrismoa nagusi da, diskurtso hegemonikoari jarraiki, boterea batik bat
gizonezkoena bide delako. Pertsonaien deskribapenekin jarraituz, bestetik, banaketa hau
areagotu baino ez dela egiten generrake. lzan ere, gizonezkoak aurkezterakoan,
bakoitzak duen boterea gora-behera, batez ere hauen praktiketatik egiten da, eta
praktikak aipatzerakoan ez da irainik erabiltzen: Kepa Jauregi “apaiz frantziskotar
jubilatua” (81); Imanol Arostegi “berrogeita bi urteko idazle nafar idazle” (82)-a; Borja
Martinez “EHUn Filologia tesi bat prestatzen ari da 90eko hamarkadako olerkigintzaz”
(83); Karlos Iturriotz “Sarragoitiren talde literario eta manifestu guztietan agertzen da
bere izena” (83). Ordea, pertsonaia femenino bakarra deskribatzen denean, bere
praktikak gutxietsi eta sexualizatu egiten dira:

Irantzu Aranguren aztoragarriaren txanda izan da. Zilegitasun gutxien
duen epaimahaikidea da lIrantzu, ez baita ez idazle ez irakurle profesionala,
Bizkaiko ikastetxe batean euskara eskolak ematen diharduen irakasle xumea
baizik. Baina epaimahaiko lau gizonei bost axola zaie berak literaturaz asko edo
gutxi jakitea, bera bezalako anderefioa izatekotan eskolara itzultzeko prest
leudekeelako (83).

Pertsonaia bakoitzari esleitzen zaion ogibidea aztertuta ere, pertsonaia
maskulinoak euskal literaturaren munduan “profesional” bezala karakterizatzen dira,
dela unibertsitate alorrean ikertzaile dabiltzalako, dela euskal literatura profesionalki
irakurtzen dutelako; baina, Irantzu ez da ikastetxe bateko irakaslea besterik, irakurle
profesionala izatera iristen ez dena.

Botere banaketa ezberdinaren adibide dugu, halaber, “Urrezko Vespa” ipuina.
Ordea, honetan eredu biak deskribatzen direla ikusi dugu: batetik, hegemonikoa den
banaketa, hots, gizonezkoari dagokio boterea eta lanpostu garrantzitsuena; emakumeari
bigarren mailakoa “Sariak, berrargitarapenak, itzulpenak, mediatizazioa... horiek oro ia
borrokatu gabe eskuratu nituen. Emazteak ez zuen halako zorterik izan.” (137). Hau da,
euskal literatur sisteman, idazle maskulino honek posizio boteretsua du, bere emazteak,
hots, pertsonaia femeninoak ez bezala. Bestetik, Apalategik bere berea duen joko
metaliterarioak rolak iraultzen ditu eta bukaera partean aipatu eskema normatiboa buruz
behera jartzen: protagonista arrakastatsua izandakoak bigarren mailako lekua du idazle

bezala; bere emaztea da idazle kontsagratu eta entzutetsuena. Hau kontuan izanda, esan



81

genezake pertsonaia konplexu eta beraz, biribil baten aurrean gaudela, honen bi aurpegi
erakusten baitizkigu testuak: extradiegetikoko idazlea batetik; eta honen kontrakoa
plano intradiegetikoan.

Bestetik, “Bernardo et Ramon” kontakizuneko protagonistak, Giselek, botereari
dagokionez, eskema ez-hegemonikoen klabeetan deskribatzen du bere burua: esfera
akademikoan emakume boteretsua dugu protagonista “Nola senti zezakeen nire ospeko
ikerleak, nire eskarmentuko emakumeak, nerabezaroa utzi berria zuen gizon gazte
batekiko halako sasi bihozkadarik?” (167). Areago, Gisele duen botereaz jakitun da
“Botere emakumea nintzela” (167), hegemoniak egindako botere banaketa
tradizionalaren aurka, hain zuzen.

Etxeko lanak, aldiz, batez ere emakumeei esleitu zaizkie, askotan hau izanik
emakumearen lanbide bakarra. “Ergatibu”-ko Nekanek eredu hau erreproduzitzen duela
ikusi dugu, eta ez hori bakarrik, protagonista, alegia bere senarra, horretaz kontziente da
baina, naturaltzat hartzen duela erakusten du “Gainera, bere diskurtsoan feminista izan
arren, bazuen errealitatearen intuizioa eta, onar bekit politikoki inkorrektoa den beste
ohartxo hau, etxearen kudeaketa bikaina egiten zekien” (97). Areago, dibortziatzen
direnean eta bakarrik bizitzen hasten denean, etxeaz bera arduratu beharrean, nork eta
honen amak egiten dizkio etxeko lanak “arropa amak lisatzen dit astean behin” (109),
berriro ere emakumeak eremu pribatura lotuz. Bestalde, gizonezkoa izanik, diskurtso
normatiboaren aurkako jarrera “Bernardo et Ramon”-eko Antsok erreproduzitzen digula
pentsa genezake; izan ere, protagonistaren hitzetan “Txukun zegoen dena. Bere arropa
armairuan zintzilikaturik zeukan —gizonek gutxitan hartzen duten lana- (179).

Etxearen zaintzarekin batera, haurren zaintza ere emakumeei dagokiela ezartzen
du diskurtso hegemonikoak (Rich, 1996), eta dibortzio egoerek ere honen alde egiten
dute, maiz. “Ergatibu” kontakizunak ere egoera honen aurren jartzen du irakurlea,
protagonista eta Nekane banatzen direnean emakumea arduratzen baita haurraren
zaintzaz.

Behin baino gehiagotan aipatutako adulterioa, Salinas-ek (2018: 36) azpimarratu
bezala, batez ere “maskulinoak” diren gizonezkoei esleitzen zaie. Apalategiren obra
honetan ere ez zaigu falta honen adibiderik “Azken fandangoa Buenos Airesen”-eko
protagonista, ezkondua baita, baina, kontuan izanik emakumeari adarrak jartzeko prest
dagoela, maskulinitate hegemonikotik ulertu behar den pertsonaia dela iruditzen zaigu.

“Urrezko Vespa”-ko protagonista ere prest dago bere emaztea engainatu eta bere



82

bizitzako emakumea omen den Clararekin beste bizitza bat hasteko ‘“Nire bizitza ustez
arrakastatsua porrot galanta zen benetako maitasunik ezean. Clara ezean” (133).

Kirola egitea ere maskulinizatutako beste praktika bat dugu, eta diskurtso
hegemonikoari jarraiki “Gutun bi posteritateari (Literatura eta Historia)”-ko
protagonistak bere lehengusu “maskulinoarekin” kirola egiten duela ikusi dugu, zehazki
futbitoa, maskulinoetan maskulinoena (Cantero, 2003: 55) “Futbito talde batean ari dira
biak” (71).

Carabi-k (2000: 15) dioskunez, literatura omen da, besteak beste, mendebaldeko
kulturetan sistema patriarkalaren oinarriak transmititzeko diskurtsoetako bat. Aztergai
dugun obrari dagokionez, Kkritikarekin bat etorriz (Sarasua, 2015), literaturarekin egiten
den ispilu-jokoak ezaugarritzen ditu zenbait kontakizun. Kasu horietan Carabi-k (2000)
adierazitakoa berresten dela ikusi dugu, honen adierazgarri dugu “Azken fandangoa
Buenos Airesen” kontakizuna. Honetan, pertsonaia nagusi bakoitzak ondutako literatura
ere subjektibitate ereduak eraikitzeko erabiltzen dela esan genezake. Batetik, Galtzadak
egunerokoan islatzen dituen jarrera hegemonikoak literaturaren bitartez transmititzen
ditu, idazle matxistatzat hartzen baitu kritikak “Galtzada jaunaren bular oparoekiko
obsesioa” (7). Bestetik, Katxalynen kasuan, kontrakoa gertatzen da, honek emakumeen
ahalduntzea praktikan jartzeko eszenatoki bihurtzen baitu bere literatura, eta esaterako,
“maisuki erabiltzen jakinen baitzuen balizko harreman sexualaren promesa nahi zuen
oro lortzeko gizonarengandik, umilazioraino” (31). Joko metaliterario honetaz
baliaturik, ondoriozta genezake bi aldetatik datorkigula identitate ereduen soslaia:

pertsonaien jarreretatik, eta pertsonaiek sortutako pertsonaietatik.

3.5.3. Espazioa

Esan beharra dago espazio pribatua/espazio publikoa banaketa dikotomiko
hegemonikoaren adibiderik aurkitu dugula aztergai ditugun kontakizunetan,
esperogarria den bezala. “Ergatibu”-n, adibidez, Nekane, protagonistaren emaztea beti
agertzen zaigu etxeko lanekin erlazionatuta, eta hortaz, eremu pribatuan.

Halaber, kontrako ereduak ere errepresentatu dira, esaterako, “Gutun bi
posteritateari (Literatura eta Historia)”’-ko Manu protagonistari espazio publikoa
murriztu egiten zaio bikoteak, Maitanek uzten duenean “Maitanek alde egin zuenetik

askotxo murriztu zitzaion lagun eta ezagunen sarea” (75).



83

Espazio sinbolikoei begira, sexualitatea, espazio fisiko eta pertsonalarekin batera,
emakumeei pribatizatu zaien beste esfera bat dugu (Valcuence, 2003: 16). Horrela
bada, diskurtso hegemonikoaren begietara, zilegi da gizonezkoak sexualki aktiboak
izatea, harreman sexualak nahi dutenean nahi duten bezala izatea, eta batez ere hauen
desio eta plazera asebetetzea. Baina ez da zilegi hori guztia emakume batek egiten
duenean. Esan genezake Apalategiren obran aurkitu dugula horrekin bat lihoakeen
jarrerarik, zehazki “Ergatibu”-ko Nekaneren kasuan. lzan ere, egia da alde batetik,
agency delakoa izatekotan batez ere sexu-harremanetan berreskuratzen duela aipatu
pertsonaiak, bera baita sarri sexu harremanen kontrola eta lema daramana. Hala ere,
gizonaren begietara ez da sexualki emakume aske eta libre bezala ezaugarritzen,
senarraren maskulinitatea berrindartzeko balio baitu, soilik “Ni gizonago sentitzen
nintzen” (106). Gainera, protagonistak jakintzat ematen du emakumeak bere buruari
plazerik ematen ez diola, patriarkatuak ezarritakoaren arabera, sexualitate femeninoa ere
pribatizatuz “Ez nekien masturbatzen zenik” (106). Hau kontuan izanik,
protagonista/narratzailearen diskurtsoak ez du emakume sexualki buruaski bezala
ezaugarritzen, esperogarria den bezala, sexualitatea pribatizaturik duen pertsonaia

femenino bezala, baino.

3.5.4. Egiletasuna

Aztertu diren 8 protagonistatik'! ikusi dugu 2 direla soilik femeninoak (% 25) eta
gainontzeko 6ak maskulinoak (% 75). Kasu honetan ere, aurreko obra guztietan bezala,
kontakizunen subjektutasuna, eta hortaz, egiletasuna edo agency pertsonaia
maskulinoak dutela ondoriozta genezake.

Bestalde, identitate ereduen eraikuntzari begira, 17 pertsonaia hartu dira kontuan,
eta horietatik 8k (% 47) jarraitzen diote maskulinitate/feminitate eredu hegemonikoari;
5ek (% 29) ez-hegemonikoari, eta geratzen diren 4ek (% 24) erdibideko deitu dugun
eredua erreproduzitzen digute. Alegia, bestela esanda, aztertu dugun Apalategiren
obran, gehienak patriarkatuaren biktimak direla ulertu dugu, gure interpretazioaren

arabera. Hala ere, ikusi dugu aurreko obrekin alderatuz, beste zenbateko handi batek,

1 “Epaimahia” kontakizunean narratzaile heterodiegetiko behaviourista daukagu, zeinak bereziki
pertsonaia konkreturik ez duen fokalizatzen. Hala ere, ikusi dugu bi pertsonaiek, Borja Martinezek eta
Irantzu Arangurenek parte hartze handiagoa dutela, eta beraz, kuantitatiboki bada ere, guztien gainetik
zertxobait nabarmentzen direla kontuan izanik, protagonista kontsideratu ditugu.



84

eredu hegemonikoari muzin egin diola guztiz, eta hortaz, beraien identitatea nahieran
eraiki dutela.

Laburbilduz, Apalategik bere tonu iradokitzaile eta parodikotik, (euskal)
literaturaz diharduen testu bat baino askozaz gehiagorako ematen duen obra bat sortu
duela antzeman dugu. lzan ere, kasu batzuetan zuzenean, besteetan zeharka, pertsonaien
eraikuntza identitarioak ere ikusgarri egin ditu, oso garaikideak diren eredu konplexu
nahiz tradizionalagoen ezaugarri eta jarrerak ipuinez ipuin ondo josiz. Horrela bada,
argudiatzen saiatu garenez, askotariko subjektibitate ereduak aurkitu ditugu mintzagai
dugun obran, batez ere lehen pertsonako narratzaileen mintzotik. Halaber, esan beharra
dago errepresentatu diren bikote-harreman eta familia eredu guzti-guztiak
hegemoniarekin bat datozela: heterosexualak eta ama-aita duten familiak baitira denak.

3.6. Eider Rodriguezen Bihotz handiegia (2018)

Arruntasunean eta eguneroko arazoetan arroztasuna eragiten duten ipuinetan
(Agirre, 2018), narratzaile autodiegetikoa nagusitzen zaigula ikusi dugu, 6
kontakizunetatik 4tan. Bada, bestalde, narratzaile heterodiegetikoa erabiliz ondutakorik,
beti ere kanpo-fokalizazioa erabiliz, “Bihotz handiegia” kasu; baita ere, bigarren
pertsona gramatikaletik diharduenik, honetan ere kanpo-fokalizazioa nagusi izanik,
“Paisaiak”-en bezala. Denboraren erabilerari dagokionez, oraina nahiz iragana, bi-biak
berdintsu erabiltzen direla ikusi dugu, kontakizun erdietan bata erabiltzen baita; beste
erdietan bestea.

Paratestuari erreparatuz, azalean itsaso bat eta pertsona baten hankak agertzen
zaizkigu. Agirreren (2018) hitzetan identifikazio ezak, neurri batean, unibertsaltasuna
ematen dio ipuin-liburuari, alegia, edonor identifikatuta senti daiteke aurrean duen
testuinguruarekin; baina, aldi berean, arroztasuna ere bai, irakurleak ez baitaki
zehaztasunez aurrean duena nor den. Hau da, aipatu kritikariaren iritziz, ipuinek ematen
duten mezua: arruntasunean arrotzak baitira istorioak. Bestalde, bihotzak eta hankek
paratestuan ez eze ipuinez ipuin aipatu eta, askotan, bizia hartzen dutela ikusi dugu,
hauekin batera zakilak, bularrak eta bestelako gorputz atalak normaltasun 0soz
deskribatuz. Badira bestelako gaiak, batez ere giza-harremanetan oinarritzen direnak,
hala nola, harreman afektiboak, eraikuntza identitarioak, familia harremanak, etab.,

baina guztietan gorputzaren jarrerek, formek eta bizitzeko moduek berebiziko garrantzia



85

dutela esan genezake Estebanen (2004) gorputzaren teoria sozialari dagokion espazioa

emanez.

3.6.1. Gorputzak eta jarrerak

Deskribatzen diren gizonezko gorputzei erreparatuz, “Bihotz handiegia” lehen
kontakizuneko Ifiakik diskurtso hegemonikoaz bestelako eredu bat errepresentatzen du.
Jarrera femeninoz deskribatzen zaigu, beti ere Ramon “maskulinoarekiko” dikotomiaz
“Ramon basatiaren ondoren halako gizon bat maitatu ahal izango zuenik, izan ere
dibortzioaren ostean berarengana hurbildu bazen homosexuala zela uste zuelako izan
zen, yoga klasean zeuden gainontzeko gizonak bezala” (11).

Ipuin bereko Ramon, ordea, Ifiakiren guztiz kontrako eredua erabiliz deskribatzen
zaigu. Nahiz eta kontakizunean bertan gaixotasuna dela eta itxura fisikoa eta are indarra
ere janda izan, maskulinitate normatibotik hurbil legokeen pertsonaia dugu. “Gaztetan
tipo segaila izan zen Ramon” (13), eta “gaixotasunak guztiz garaitzea lortu ez zuen
planta, neurriko zakila eta ile-mataza” (44) ditu, hots, indartsua da, eta sistema
hegemoniko guztiz falozentristaren argitan are garrantzitsuagoa dena, neurriko zakila
du. Azken gorputz atal honen esplizitazioak eta ematen zaion garrantziak Sabuco i
Canto et al.-ek (2003) azpimarratzen dutena egiaztatzen digute: emakume eta gizonak
bereizteko espazio korporal nagusia zakila da, eta horrenbestez, “la representacion de un
hombre es la de un ser pollado.” (2003: 146). Gogora dezagun, gainera, feminismo
garaikideak Freuden psikoanalisiari egindako kritikaren oinarrian ‘“zakila eduki/ez
eduki” dikotomiaren salaketa zegoela, ecuskal literaturaren kontestuan Arantxa
Urretabizkaiaren Zergatik panpox (1979) eleberriak ongi iradoki zuen bezala (Olaziregi
2012: 177-178).

Gorputz maskulinoa deskribatzerakoan zakila esplizitu egiten duen beste
kontakizuna “Belar moztu berria” dugu. Bertako protagonistak, bere bizilagunaren,
Arantzaren aitaginarreba biluzik ikusi eta, era honetan deskribatzen digu pertsonaia
maskulino helduaren gorputz biluzia: “bularralde zabala, sabelalde puztua, ile gabeko
azala, emakume gorputz bat zakilarengatik ez balitz” (53). Berriro ere zakila dakusagu
femeninoan eta maskulinoan sexuatutako subjektuen muga korporal nagusi bezala.
Bestalde, adinean aurrera egindako pertsonaia maskulino honen sendotasuna eta
“gorputz gihartsua” deskribatzen zaizkigu, gizonezkoei hegemoniak ezarri dien bezala.

Baina, adina kontuan izanik, karakterizazio maskulinoetan dagoeneko agertu ez zaigun



86

ezaugarri bat agertzen zaigu honetan: emakume gorputz baten antza. Guasch-ek (2003)
dioskunez, gizon helduak, haurrak bezalaxe, maskulinitate hegemoniko hori jada
galduta duten pertsonak omen dira gizartearentzat (2003: 120), eta egiten den
deskribapena ere hori azpimarratzera datorrela irizten dugu. Izan ere, aipatu pertsonaia
maskulinoari pertsona femenino baten karakterizazioa egozten zaio, eta zenbait adituren
hitzak gogoratuz (Bonino, 2000; Segarra et al, 2000), maskulinoa da femeninoa, etnikoa
eta homosexuala ez den subjektu oro. Karakterizazio honek bat egiten du diskurtso
hegemonikoak gizonei ezartzen dien heziketa prozesuarekin: gizonezkoak gazterik
hasten du oraindik ez duen gizontasuna eraikitzeko bidea, zeina adin batetik aurrera
atrofiatu egiten den (Guasch, 2003: 117). Hala ere, badaezpada, hegemoniaren izenean,
maskulinitatea galdu duen pertsonaia bat bada ere, noizbait guztiz maskulinoa
izandakoa dugu, gihartsua eta batez ere, zakilduna baita.

Honekin lotuta, esan genezake ipuin bereko protagonistaren kasuan, gorputzetik
berpizten zaiola desioa. Baina, desio hori ez dela hegemonikoa, jada maskulinitatea
galduta duen gorputz heldu batek kitzikatzen baitu, eta ez guztiz maskulinoa den batek.

Aztergai dugun obran, gizonezko gorputzak ez eze emakume gorputzak ere
ikusgarri egiten direla esan genezake. Emakume gorputzen esplizitazioa gainera,
muturrera eramaten da, Agirrek (2018) azpimarratu bezala, irakurlea erosotasunetik
aterako duten kontakizunak sortzeraino. Hori da, esaterako ‘“Paisaiak™ ipuineko
protagonistaren kasuan dakusaguna. Protagonistari mioma bat erauzten diote, eta hain
da emakume gorputzaren zentraltasuna handia ezen, metamorfosiaren ostean, miomak
bizia hartzen duen. “Ez duzu ezer arraroa antzematen?” ipuineko protagonistaren
amaren eskuek bizi propioa hartzen dute, eta hauek ere trasformazio fisiko bat pairatzen
dute.

Emakume gorputzez dihardugula, performatzeko eta eraldatzeko espazio ez ezik,
“Niregandik espero zena” ipuinean, esaterako, erresistentziarako espazio ere bihurtzen
dela ondoriozta genezake. Protagonista haurra zeneko garaiari erreparatuz,
identitatearen inguruko talka bat errepresentatzen zaigu “Mutiko gorputza duen andre
nekatu bat naiz” (102) dioskularik. Eta fisikoaz gain, jarduerak eta praktikak ere guztiz
iraulita antzeman genitzake “ez dut maite etxekoek negarrez harrapatzea, ez dut nahi
etxekoek asperdura ez den beste sentimendurik daukadala jakitea” (103), alegia, jaiotzez
emakume bat izanagatik, O joerako heziketa emozionalaz karakterizatzen zaigu

(Emakunde, 2008: 28). Aurrekoarekin bat mutilei txikitatik irakasten zaien



87

lehiakortasuna errotuta du protagonistak “Lotsa emango lidake haien aurrean ez
irabazteak” (108). Gainera, identitate maskulinoa bere sentitzen du, areago, maite du
“Nire mutiko gorputza maite dut baina ezin dut nire andre nekatua jasan” (105).
Urteetan aurrera eginagatik ez zaio konfusio eta talka identitario hori lausotzen,
areagotu baizik “Konfusio handia eragiten dit nire gorputzak: ispiluak, etxeak eta
gizarteak itzultzen dizkidaten irudiak ez datoz bat. Edonola ere, nigandik at dagoen
zerbait da oraindik gorputza, ez naiz han barruan bizi” (109). Batetik, gorputzari
egozten dio bere identitatearen kartzela izatea; bestetik, gizartearen kritika bat ere egiten
duela esan genezake. lzan ere, gizartearen esentzialismoak, eta batez ere,
patriarkatuaren mintzoak eraman du protagonista berea ez den identitate batean preso
egotera. Hau guztia kontuan hartuz, pentsa genezake feminitate hegemonikoarekin
guztiz apurtzen duen pertsonaia bat dugula protagonista. Baina, ikusi dugu
hegemoniarekiko haustura hori ideologikoa baino ez dela, praktikan, urteak pasatu ahala
emakume gorputzean preso jarraitzen baitu, emakumeei eskatzen zaizkien jarduerak eta
praktikak erreproduzituz. Gaude protagonista hau ere erdiguneko feminitate eredu baten
adibidea dugula, bere pentsaera eta praktikak bat ez datozelako.

Rodriguezen ipuinetan, edertasunak baduela garrantzirik ikusi dugu, emakumeen
karakterizazioari gagozkiola, bederan. Esaterako, “Urtebetetze festa”-ko protagonistak
bere alaba edertasunarengatik, partez, miresten baitu (66). Areago, dieta osasuntsu eta
kaloriarik gabea zurrunki betetzen duela ikusi dugu, eta betearazten dio baita ere alaba
gazteari “Arto-krispetak erakutsi zizkidan [lIzadik] eta jateko baimena eman nion” (71).
Gainera, gainontzeko pertsonaia femeninoak deskribatzerakoan (soilik) edertasuna da
darabilen ezaugarri fisiko nagusia: lzadiren, bere haurraren lagunaz, Claudiaz,
diharduenean “Horregatik ez balitz ume ederra zatekeen, begi beltzak eta ezpain
mardulak™ (68); bai eta bere amaz, Nievesez, diharduenean ere “Mediterraneotar
edertasuna zuen, haragitsua, erraza” (79). Alde honetatik, ez zaigu iruditzen feminitate
hegemonikoak ezarritakotik hain urrun dagoenik, eta gaude, honetan ere Rodriguezek
erdibideko eredu bat eraikitzen duela, ezaugarri hegemonikoz, zein ez-hegemonikoz
hornitua, jarraian argudiatuko dugun bezala.

Edertasunari dagokionez, ikusi dugu “Ez duzu ezer arraroa antzematen?” ipuineko
protagonista dugula, emakume gorputza esplizitatu eta deskribatu dituzten kontakizun
guztietatik, edertasuna ezaugarria erabiliz deskribatzen ez den emakume bakarra. Datu

honek oraindik orain mendebaldeko gizartean, emakumeen identitate eraikuntzetan,



88

edertasunak duen garrantzia erakusten digu, eta Lipovetskik (1999: 121) esandakoa
berresten. Aipatu protagonistaren bertute nagusia, hortaz, edertasuna baino argitasuna
da “Nor bere jatorrizko klasetik ihes egiten ahalegintzen ginen, hura estiloaren bidez eta
ni intelektuaren bidez” (129).

Emakundek (2008: 28) zehaztutako O joerako heziketa emozionala, maskulinitate
eredu hegemonikoari dagokiona, “Bihotz handiegia”-ko Ifiakirengan nagusitzen ez den
jarrera dela generrake, erreparo barik denen aurrean negar egiteko erraztasuna baitu
“handik gutxira hil eta [Ifiakik] negar egin zuela zotin eta guzti” (22).

Ama izatea omen da emakume hegemonikoaren eredua osatzen duen jarrera
(Rich, 1996: 46), cta alde horretatik esan genezake “Urtebetetze festa”-ko protagonistak
eskema normatibo horrekin betetzen duela, bere ezaugarri nagusia ama izatea baita.
Baina badu bere amatasunak hegemoniak ezarritakoaz bestelako esanahirik: familia
guraso bakarra da lzadik eta protagonistak osatzen dutena. Historikoki era honetako
familiak gaitzetsi egin dira, gizonezkoaren irudirik ez dagoenez, haurraren heziketarako
kaltegarriak kontsideratu baitira (lturra, 2003: 35). Alde honetatik, protagonistak
bestelako eredu bat erakusten digula pentsatzen dugu. “Paisaia”-ko protagonistak ere
ihes egiten dio karakterizazio hegemonikoari, “Ez zenuten inoiz haur bat izatearen
aukerari buruz hitz egin, arruntegia zitzaizuen. Eta zuek ezberdinak zineten, edo
horretan ahalegintzen zineten” (90).

Gizonezkoei dagokie, eredu hegemonikoaren arabera seguritatea edukitzea eta
buruaskiak izatea; emakumeei, kontrakoa, mendekoak izatea eta segurtasunik ez
edukitzea (Valcuence, 2003: 15). Joera hau “Ez duzu ezer arraroa antzematen?”
ipuineko protagonistak indartzen digu, “amaren parean ispilu deformatzaile baten
aurrean bezala ikusten nuen nire burua” (131); “baina ispiluan begiratzean hondoratu

egiten naiz” (141).
3.6.2. Praktikak

Esperogarria den bezala, “Bihotz handiegia”-ko Ramon, pertsonaia maskulinoa
izanik, lanari emana dela eta enpresa bateko nagusia dela aipatzen zaigu ‘“‘enpresa
martxan jartzen ari zen garaian egunak eman zitzakeen ausente haragiz zein gogoz”
(15), alegia, hegemonikoak diren praktikak. “Urtebetetze festa”-ko Nievesek, ostera,

aurrekoaren kontrako eredua dakar, pertsonaia femeninoa baita enpresa baten burua.



89

Zaintza lanak, dela haurrenak, dela gaixorik dauden pertsonenak, dela helduenak
jada aipatu dugun bezala, feminizaturiko praktikak dira. Ordea, bada pertsonaia
maskulinorik Rodriguezen obran eskema honekin apurtzen duenik, “Bihotz handiegia”-
ko Ifiaki, hain zuzen ere. lzan ere, bere bikotearen, Ixabelen, senar ohia, Ramon, hiltzear
dagoenean honen zaintzarekin laguntzeko prest agertzen zaigu.

Haurren zaintzari dagokionez, feminizatutako praktika izaki, ez zaigu harrigarria
iruditu, esaterako, “Bihotz handiegia”-ko protagonistaren deskribapena ‘“Bakarrik
sentitzen zela, Administrazioa eta Finantzak ikasketak berrartu zituela, haurraren
zaintzarekin txandakatzen zituela estudiante orduak™ (15); alegia, haurraren zaintza bere
ikasketekin partekatu behar duena emakumea dugu, kasu honetan ere, eta ez gizona.
“Belar moztu berria”-ko Arantza da, gisa berean, Amets izeneko haurraz arduratzen
dena.

Etxeko lanen erantzukizuna tradizionalki emakumeei ezarri bazaie, esan genezake
“Bihotz handiegia”-ko protagonistaren alabak, Madalenek, guztiz apurtzen duela joera
honekin “etxeko kontuetan narratsa zen Madalen” (28). Madalenekin batera “Ez duzu
ezer arraroa antzematen?” ipuineko protagonistak ere gisa berean dirau “narrats hutsa
nintzela etxean edo ezin zuela nirekin kontatu inora garaiz eta txukun ailegatzeko”
(138). Ordea, “Belar moztu berria”-ko protagonista, eta “Ez duzu ezer arraroa
antzematen?” ipuineko protagonistaren ama honen adibide direla, esan genezake.

Soldaduska aipatzen zaigu, esaterako, ‘Urtebetetze festa”-ko Clementeren
pertsonaia deskribatzerakoan. lturrak (2003: 47) aipatzen duenez esfera belikoa
maskulinotzat hartzen dela kontuan izanik, soldaduska, maskulinizatutako praktika bat
dugula esan genezake.

“Ez duzu ezer arraroa antzematen?” ipuineko protagonistaren amak dakar,
Rodriguezen obran, Sau-k (2000: 31) deskribatzen digun amaginarreba txarraren mitoa,
bere errainarekin bidezko portatzen ez den emakumea baita, askotan honen esandakoei
muzin egin eta uneoro Kkritikatzen baitu.

Miriziok (2000) diosku arropen atzean gizartearen interpretazio ideologikoa eta
identitarioa egiterik badagoela, horrela bada, emakumeei diskurtso hegemonikoak
gonak jantzi behar dituztela ezarri die; gizonezkoei prakak. Honen erakusgarri dugu
“Urtebetetze festa”-ko Claudiari oparitzen diotena “tutu arrosazko gona zuen pijama

bat” (71), alegia, guztiz feminizaturiko arropa.



90

3.6.3. Espazioa

Espazio utilitarioaren banaketa hegemonikoari gagozkiola, “Bihotz handiegia”-ko
protagonistak, Ixabelek eta bere senar ohiak, Ramonek, hegemoniak ezarritakoaren
arabera kudeatzen dituzte espazioak. lzan ere, Ramonen espazio utilitarioa eremu
publikoa da; Ixabelena, batez ere etxea, behintzat haurraz arduratzen denean. “Belar
moztu berria”-ko pertsonaia maskulinoak espazio publikoaren errepresentazioak direla
generrake, bai Arantza bizilagunaren senarra, Bixente; bai eta protagonistaren senarra
ere “[Senarrak] Goizean goiz alde egin eta iluntzera arte ez da itzultzen” (57). Bere
bizitza osoa etxera zokoratuta eta sukaldean lanean eman duen pertsonaia “Ez duzu ezer
arraroa antzematen?”’-eko protagonistaren ama dugu, ‘“hogeita bost urtetik gora
sukaldean jardun ondoren” (128), batez ere espazio pribatuan garatu eta performatu dela
generrake.

Espazio sinbolikoari begira, “Paisaia”-ko protagonistak hegemonikotzat har
daitezkeen jarrerak dituela ikusi dugu, batez ere bere gorputz biluzia erakutsi behar
duenean “Adin ertaineko andre kanonikoaren rola jokatu zenuen soinekoa eta mediak
aulkiaren bizkarrean zintzilikatuz” (87) “Ez =zait nire gorputz barruan begiratzea
gustatzen” (88). Jarrera hauetan hegemoniak emakumeei ezarritakoa betetzen dela
dakusagu, alegia, emakumeek beraien gorputza eta sexualitatea ere eremu pribatuan
giltzapetu behar dituztela, beste sexuaren konfinamentua deritzotena, hain zuzen
(Llamas, 1998 apud Valcuence, 2003: 16).

3.6.4. Egiletasuna

Egiletasunari  begira, esan genezake Rodriguezen obrak aztertutako
gainontzekoekin alderatuta, emaitza ezberdinenak dakartzala. 1zan ere aztertu diren 6
protagonistetatik guztiak dira femeninoak. Egia da, “Niregandik espero zena”
kontakizuneko protagonistaren kasuan, nahiz eta honek bukaera partean, bere identitate
femeninoa onartu, bizitza guztian zehar arrotz egin zaion generoa dela, eta askotan
femeninoan sexuatutako pertsona izanagatik, maskulino sentitu dela, bere gorputzean
preso. Femeninotasuna, baina, protagonistak onartu duela kontuan izanik (nahiz
badakigun neurri handi batean behartua izan dela), femeninotzat hartu dugu, baina
galdera ikur handi bat merezi duen pertsonaia da, gure iritziz.

Identitate ereduei erreparatuz, ordea, aurreko obretan antzeman ditugun emaitza

antzekoak agertu zaizkigu honetan ere. Aztertu diren 17 pertsonaietatik gehiengoak, 9k



91

(% 53), diskurtso hegemonikoaren eredu, ezaugarri eta praktikak erreproduzitu dituzte;
3k (%18) eredu normatibo horri aurre egin diote; falta diren 5ek erdibideko ereduaren
alde egin dute (% 29). Ondorioz, esan genezake, gehiengoa patriarkatuaren biktima
bezala errepresentatu dela, eta gutxiengoa agente bezala.

Laburbilduz, emaitzek erakutsi dutenez, Rodriguezek batez ere hegemoniari
jarraitu dioten ereduak eraiki ditu obra honetan, baina, era berean, gainontzeko obrekin
alderatuta, erdibideko deitu dugun ereduen errepresentazio gehiago ekarri dituela ere
nabaria da. Gure iritziz, horrek badu loturarik kritikak azpimarratutakoarekin, izan ere,
guztiaren gainetik, beraien lekuaren bila dabiltzan pertsonaiak dira Rodriguezek eraiki
dituenak, Arinasen (2018) hitzetan deserrotuak, identitate eredu batetik bestera saltari
dabiltzanak. Aipatutakoaz gain, ipuinez ipuin kontraesan moralik edo giza-harremanen
tira-birarik falta ez zaigula azpimarratu beharko genuke, honen adibide esanguratsuena
“Niregandik espero zena” izanik. Azkenik, nabarmentzekoa dugu baita ere gorputzak
aztergai dugun obran duen zentraltasuna, eta ikusi dugu batez ere emakumezko
gorputzen kasuan, desiratzeko, performatzeko eta erresistentziarako espazio bihurtu
direla. Bestalde, aipatzekoa da baita ere, aztertu diren kontakizun eta obra guztietatik,
edertasuna ezaugarria erabiliz deskribatzen ez den emakume bakarra Rodriguezek
dakarrela “Ez duzu ezer arraroa antzematen?” kontakizunean, emakumea are

mendekoago egiten duen edertasunaren mitoari (Lipovetski, 1999: 138) muzin eginez.

4. Ondorioak

Master amaierako lan honi ezarri diogun lehen helburua berrartuz, alegia, euskal
ipuingintzaren nondik norakoak aztertzea, hasteko, ikusi dugu asko direla ipuingintza
genero bezala hartu eta honen inguruan maila teorikoan hausnartu eta teorizatu duten
adituak, nork bere irizpide eta ezaugarriak esleiturik. Hori dela eta, konturatu gara 0so
zaila dela genero honen definizio bateratu bat ematea, eta adituen hurbilpen anitzak
kontuan hartzen dituen definizio bat izan arren, zenbait alderdi oraindik zehazteke
geratzen direla, esaterako, tradizionalki hainbesterako eman duen ipuinen neurri
zehatzaren auzia. Bestetik, euskal ipuingintzaren bilakaerari begira, euskal sistema
literariora beranduen iritsi den generoa dugula diote adituek, baina, ikusi dugu, garapen
berantiar hau ez dela aztergai dugun generoari soilik dagokion fenomeno isolatua. Hau
ulertzeko, nobelaren garapenari begiratzea ezinbestekoa da, beronen berantiartasuna

izan baita Jesus Maria Lasagabasterren lan Klasikoetatik abiatuz (1981), etengabe



92

azpimarratu dena. Halaber, ipuingintzak euskal sistema literarioan duen lekuari
erreparatu nahi izan diogu, batez ere nobelarekiko harremanari, eta konturatu gara,
sistemak berak ezartzen diola nobelarekiko bigarren mailako posizioa ipuingintzari,
behintzat aztertu ditugun eragile zein alderdiak kontuan hartuz. Horrenbestez, Zalduaren
(2002) hitzekin bat etorriz, hots, nobelaren nagusitasuna eta ipuingintzaren bigarren
mailako posizioa merkatuaren, hezkuntzaren eta kultura-ohituren ondorio direla (2002:
26-27), esan genezake ipuingintzaren balioa ere egin egiten dela, identitatea egiten den
bezalaxe (Essed et al., 2005: 1).

Ordea, jakitun gara ikerketa-lan honetan euskal ipuingintzaren bilakabidearen,
egoeraren eta ezaugarri formalen aurpegi bat baino ez dugula erakutsi, honen garapen
osoa emateak gure helburuak gaindituko lituzkeelako. Horrela bada, bidean zehar sortu
zaizkigun galdera asko etorkizunean erantzuteko geratu dira: zer gertatzen da 90eko
hamarkadarekin? Benetan izan al da hamarkada hau nobelarena? Edo Zalduak (2002:
25) desafiatzen duen bezala ipuingintzarena? Zer gertatzen da 90eko hamarkadaz
geroztik ugaltzen hasi den ipuingintza estilo eta tipologiekin? Joera garaikideekin?
Trebakuntza generoa al da euskal idazleentzat ipuingintza, ala xede generoa? Galdera
hauek guztiak erantzun gabe geratzen dira, eta egun, ipuingintzaren generoak duen
hutsune akademikoa salatzeaz gain, ikerketa sakonago eta zabalago baten beharra ere
aldarrikatzen dutela irizten dugu.

Bigarren helburuari dagokionez, hau da, literaturaren analisitik gizartean
indarrean dauden diskurtso eta praktiken irakurketa bat egitea, ezer baino lehen, esan
beharra dago, hegemonikotzat hartu direla, patriarkatuak ezarritako eredu normatibo eta
“unibertsalari” jarraitzen dioten identitateak. Patriarkatuaren baloreak erreproduzitzen
dituztenez, gizonen nagusitasuna, eta era berean, emakumeen mendekotasuna zilegi
egiten dituzte (Connell, 2005: 76); hegemonikoak izan daitezke, hortaz, bai
maskulinitate ereduak, baina baita feminitate ereduak ere. Maskulinitate eredu
heteronormatiboari dagokionez, ikusi dugu zenbait ezaugarri zehatz imitatzen dituela,
indartsuak, zakil handidunak, ez femeninoak, liderrak, aktiboak (Sabuco i Canto et al.,
2003) eta emozionalki kontrolatuak izan ohi dira (Emakunde, 2008), gorputzari eta
jarrerei erreparatuz; lan boteretsuenak gizonek egiten dituzte maiz, eta ekonomikoki
buruaskiak dira (Valcarcel, 1997); kirol, lan eta jarduera arriskutsuenak praktikatzen
dituzte (Cantero, 2003); konkistatzaileak izan ohi dira maitasunean; eremu publikoan

performatzen dira, eta sexualitatea ere sozialki eraikitzen dute (Despentes, 2007),



93

besteak beste (ikus. 8§ Eranskina. Taula 2). Feminitate eredu hegemonikoari, ordea,
fisikoki delikatuak, ahulak, argalak, gazteak, eta batez ere, politak izatea dagokio
(Lipovetski, 1999); sentimenduak erakustea, pasiboak eta amak izatea ere eredu
femeninoari esleitzen zaizkio (Rich, 1996); etxeaz eta zaintzaz arduratzen dira,
konkistatuak izan ohi dira maitasunean; beraien espazio nagusia pribatua izan ei da,
sexualitatea ere eremu horretan eraikitzen dutelarik (Valcuence, 2003); beste ezaugarri
askoren artean (ikus. § Eranskina. Taula 2).

Maskulinitate hegemonikoarekin hausten duten maskulinitateei, mugimendu
feministekin bat egin eta berdintasunean sinesten dutenei gizon berri deritzote (Vicent,
2003: 205), eta guk geuk eredu ez-hegemonikotzat hartu ditugu horrelako identitate
eraikuntzak. Era berean, feminitate eredu hegemonikoaren antonimotzat hartu ditugu
aipatu ezaugarriei bizkarra eman, eta Lasartek (2012: 16) dioskunez, emazte eta ama
eredugarria izateari muzin egiten dioten bestelako aukerak. Eredu ez-hegemoniko hauei
ere emakume berri kategoria esleitzen zaie (Lasarte, 2012: 16), Lipovetskiren
terminologian (1999: 128) hirugarren emakumea ere deitua. Analisian bertaratu
garenean, baina, ikusi dugu, agertu diren subjektibitate ereduak ez direla izan soilik
hegemonikoak edo ez-hegemonikoak, askotan eredu bietako ezaugarriz hornitutako
pertsonaiak deskribatu baitira. Gure interpretazioaren arabera, bi ereduen artean
leudekeen horientzat “erdibideko” etiketa erabili dugu. Egoera honen aurrean konturatu
gara, identitateak ez direla, kasu askotan, ez zuri ez beltz; uste baino konplexuagoak
izan litezke.

Bestetik, aipatu nahiko genuke jarraian datozen portzentaiak eta zenbakiak
ateratzeko ez ditugula ipuinak kontabilizatu, ezpada pertsonaiak. Izan ere, ipuin berean
hainbat eredutako pertsonaiak agertu zaizkigu, maiz izendatu ditugun hirurak
elkarrekin, hots eredu hegemonikoa, ez-hegemonikoa eta erdibidekoa. Alde honetatik,
ere, ikusi dugu ipuinak, identitate ereduak bezala, anitzak direla, eta aski zaigula ipuin
bati begiratzea pertsonaiek beraien identitateak era askotan bizi dutela konturatzeko.

Analisietan zentratuz, hauek dira atera zaizkigun emaitzak obraz obra (ikus. 8
Eranskina. Taula 3): aztertutako lehen obran, hau da Jokin Mufiozen Bizia lo-n (2003),
15 pertsonaia aztertu ditugu eta horietatik 11k (% 73) eredu hegemonikoari jarraitu
diotela ikusi dugu; gainontzeko 4ek (% 27) ez-hegemonikoari. Iban Zalduaren
Etorkizuna (2005) lanean, 31 pertsonaia aztertu dira. 19 (% 61) diskurtso

hegemonikoaren morroi direla interpretatu dugu; 7 (% 23) eredu ez-hegemonikoarenak;



94

eta gainontzeko 5ak (% 16) erdibideko deitu dugun ereduarenak. Xabier Montoiaren
Euskal hiria sutan (2006) obran, 52 pertsonaiari begira jarri gara, horietatik gehienak,
37 (% 71), diskurtso hegemonikoa erabiliz deskribatu dira; 12 ez-hegemonikoa baliatuz
(% 23) eta gainontzeko 3ak (% 6) erdibideko eredua erabiliz. Ur Apalategiren obrari
erreparatuz, Fikzioaren izterrak (2010) lanean, 17 pertsonaia aztertu badira, horietako 8
(% 47) izan dira hegemoniari jarraitu diotenak; 5 (% 29) hegemoniari muzin egin
diotenak eta gainontzeko 4ak (% 24) erdibidekoak. Corpusa osatzen duen azken obran,
antzeko emaitzak antzeman ditugu, Eider Rodriguezen Bihotz handiegia (2017)-n 17
pertsonaia aztertu baitira, horietatik 9 (% 53) hegemonikoak izanik, 3 ez-hegemonikoak
(% 18) eta gainontzeko 5ak erdibidekoak (% 29).

Datu hauetatik atera daitekeen ondorio nagusia honakoa da: aztertu diren
kontakizun, obra eta idazle guztiek batez ere eredu hegemonikoaren alde egin dute, dela
subjektibitate maskulinoak, dela femeninoak eraikitzerakoan. Ikusi dugunaren arabera,
aztertu diren 132 pertsonaietatik, gehiengoak, 84k (% 64) eredu hegemonikoari jarraitu
diote, 31k (% 23) ez-hegemonikotzat har daitezkeen ereduak erreproduzitu dituzte; falta
diren 17k (% 13) erdibidekoak. Ikusi dugu baita ere, batetik, obren artean
proportzionalki pertsonaia normatibo gehien eraiki duena Bizia lo (2003) izan dela.
Bestetik, proportzionalki, aztertu dugun corpusean eredu ez-hegemoniko gehien
errepresentatu dituena Fikzioaren izterrak (2010) izan dela; eta erdibideko ereduaren
alde gehien egin duena Bihotz handiegia (2018) izan dela.

Identitate ereduen eraikuntzekin jarraituz, gorputzak deskribatzerakoan ikusi
dugu, gizonezko gorputzei dagokienean, batez ere hauen indarra eta sendotasuna direla
gehien erabilitako ezaugarriak, eta zakila dela maskulinoan sexuatutako gorputzen
identitatea erabakitzen duen muga korporala (Sabuco i Canto et al.,, 2003: 146).
Emakumeen kasuan, ordea, edertasuna izan da, diferentziaz, gehien baloratutako
ezaugarria (Lipovetski, 1999: 138). Edertasunari erreparatuz, emakume gorputzak
esplizitatu direnean, esan beharra dago aztertu ditugun ipuin guztietatik batek bakarrik
egin diola uko ezaugarri honi, Bihotz handiegia (2017) obrako “Ez duzu ezer arraroa
antzematen?” ipuinak. Gainontzeko guztietan, emakumeak fisikoki deskribatzerakoan,
edertasuna ezaugarria erabili da beti. Hala ere Fikzioaren izterrak obrako “Beste
bizitza”-n hegemonikoaz eta kanonikoaz bestelako edertasun bat deskribatu dela esan

genezake.



95

Hegemonikotzat hartzen diren jarreren artean, pertsonaia maskulinoak deskribatu
direnetan, hainbestetan aipatu ditugun Bonino (2000) eta Sauk (2000) zehaztutako
ezaugarriak errepikatu dira: ikusi dugu arrakastatsuak izatea, ausartak, lehiakorrak eta
dirudunak, gehien baloratu diren jarrerak izan direla; pertsonaia femeninoen kasuan,
ordea, Rich (1996) eta Valcuencek (2003) euren ikerlan teorikoetan esan bezala,
sentimenduak ez kontrolatzea eta amak izatea, batik bat.

Praktiketan ugaritasun handiagoa ikusi dugu, pertsonaia maskulinoak
deskribatzerakoan erreproduzitutako ekintza nagusiak hauek izan dira: lanari emanak,
lanpostu boteretsuenak dituztenak, kirolariak, alkoholismoari, adulterioari, pornografiari
lotuak, beraiengan segurtasuna dutenak, etxeko sostengu ekonomikoaren erantzuleak;
inoiz genero indarkeria gauzatu dutenak. Pertsonaia femeninoen kasuan, batez ere
zaintza lanak esleitu zaizkie, etxekoak, haurrenak, pertsona helduenak; pasibotzat,
mendekotzat hartu dira, eta amaginarreba gaiztorik ere aipatu izan da ipuinetan zehar.
Hizkuntza ere askotan argigarria egin zaigu, honen bitartez jarrera sexistak eta
gizartearen baloreak transmititu direlako; eta honekin bat, arropak eta jostailuak ere
kontuan izan ditugu azterketa identitariorako. Espazioaren alderdian, egon dira banaketa
hegemonikoaz gain, bestelako eremu sinbolikoagoak, dela esfera militarra, dela
kartzelak, dela kultura, dela sexualitatea.

Aipatu nahiko genuke zerrendatu berri ditugun ezaugarriak hegemonikoak
kontsideratu direla (ikus. 8 Eranskina. Taula 2), baina, hala ere, eredu hegemonikoak,
ez-hegemonikoak nahiz erdibidekoak errepresentatzeko erabili direla guztiak, pertsonaia
batzuek ezaugarriak imitatu egin baitituzte; besteek, irauli.

Bestalde, ipuin guztietan harreman heterosexualak soilik irudikatu direla antzeman
dugu, eta ez dela agertu “gizon” eta “emakume” kategoriez aparte, bestelako genero
identitate eredu edo etiketarik. Honek guztiak berriro ere diskurtso patriarkalak
etengabe errepikatu duen eskema binarioari eta hegemonikoari begira jartzen gaitu,
honen arabera gizakiok sexualki dimorfikoak izan behar baikara, eta afektiboki
heterosexualak (Valcarcel, 1997: 169). Aurrekoarekin bat, errepresentatu diren familia
ereduak azpimarragarriak iruditu zaizkigu, izan ere ia guztiak diskurtso normatiboak
ezarritakoak izan dira, hots, guraso biz osatutakoak, eta heteronormatiboak. Bide
honetatik urrundu diren bakarrak Bizia lo (2003)-ko “Azterketa” kontakizuna eta Bihotz
handiegia (2017)-ko “Urtebetetze festa” izan dira.



96

Azkenik, egiletasunari erreparatuz, esan beharra dago ia obra guztietan
egiletasuna edo subjektutasuna protagonista maskulinoei esleitu zaiela. Emaitzak
kontuan hartuz, ikusi dugu Bizia lo (2003) obran, aztertutako 9 protagonistatik 7 (% 78)
direla maskulinoak eta gainontzeko 2ak (% 22) femeninoak. Etorkizuna (2005) lanean
aztertu diren 16 protagonistatik 11 (% 69) maskulinoak direla; 5 (% 31) femeninoak.
Euskal hiria sutan (2006) liburuan aztertutako 29 protagonistatik 18 (% 62) direla
maskulinoak; geratzen diren 11ak (% 38) femeninoak. Fikzioaren izterrak (2010) obran,
analizatutako 8 protagonistatik 6 (% 75) dira maskulinoak, ordea, 2 (% 25) femeninoak.
Bihotz handiegia (2017) azken obran aztertu diren 6 protagonistak guztiak dira
femeninoak.

Dakusagunez, Bihotz handiegia (2017) obrak, gainontzeko obrekin alderatuta,
guztiz bestelako egiletasun ereduak irudikatu ditu, aztertu ditugun obra guztiek,
Rodriguezenak izan ezik, protagonista maskulinoak irudikatu baitituzte gehienbat;
Rodriguezek irudikatutako protagonistak, ostera, femeninoak izan dira guztiak. Gaude,
hau lotuta legokeela Lasartek, lehenago bere tesi lanean (2011), eta beranduago bere
ikerketan (2012) lortutako emaitzekin: emakumezko idazleak dira protagonista
femenino gehien irudikatzen dituztenak. Ezer ondorioztatzeko azterketa sakonago bat
behar badugu ere, eta jakitun garen arren Lasarteren (2011; 2012) ikerketek nobela jarri
dutela erdigunean; gureak ipuingintza; loturarik baduela iruditzen zaigu (ikus. §
Eranskina. 5).

Orobat, Hemingway-ren definizioa geure eginez (Calderon, 2006: 98), ikusi dugu
aztertutako ipuinak iceberg eraikuntzak bezalakoak direla. 1zan ere, zati txiki baten berri
eman digute, baina hauetatik tira egiten saiatu gara, eta analisiaren ostean, aurkitu
duguna unibertso askozaz ere konplexuagoa eta osatuagoa izan da: askotariko identitate
eredu, jarrera, portaera korporal zein praktikak. Luzera mugatua izan duten ipuinetatik,
hortaz, gizarte anitzaren izaera ezagutzeko aukera izan dugu.

Guztiarekin ere, ikerketa lan honek oinarri epistemologikoa eraikitzeko erabilitako
autore eta adituek esandakoa berresten lagundu digula esan genezake, alegia, “La
identidad, por lo tanto, es un proceso en permanente construccion. No es algo estatico ni
monolitico, que estd permanentemente amenazada, tanto por las tensiones internas
inconscientes como por los cambios en las circunstancias externas.” (Garaizabal, 2003:
193).



97

5. Bibliografia

Agirre, Katixa. (2018). “Talentu handiegia”. In 111 aldizkaria, 2018-07
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=8092> [2020-06-15]

Aguinaga, Magdalena. (1999). “Género y tipologia del cuento literario”. In Becerra et

al. (ed.), Asedios 6 conto. Vigo: Servio de Publicacions da Universidade de
Vigo. 49-56.

Aldekoa, Ifiaki. (1993). Euskal ipuinen antologia bat. Irun: Alberdania.

____(2008). Euskal literaturaren historia. Donostia: Erein.

Alvarez, Amaia & Lasarte, Gema. (arg.) (2012). Gorputza eta generoa euskal kulturan
eta literaturan. Bilbo: Euskal Herriko Unibertsitateko Argitalpen Zerbitzua.

___Alvarez, Amaia. (2012). “Lau katu dira? Gorputza eta desira euskal emakume
idazle garaikideen lanetako ahots subalternoetan eta bitarteko espazio
identitarioetan”. In Alvarez, Amaia & Lasarte, Gema (arg.), Gorputza eta
generoa euskal kulturan eta literaturan. Bilbo: Euskal Herriko Unibertsitateko
Argitalpen Zerbitzua. 89-107.

_____; Butler, Judith; Despentes, Virginie; Elosegi, Amaia-Aimar; Esteban Mari Luz;
Guemes, Ainhoa; Medeak; Platero, Raquel (Lucas); Preciado, Beatriz; Séez,
Javier & Ziga, Itziar. (2013). Genero ariketak. Feminismoaren subjektuak.
Donostia: Edo!

(2017).  “Etxe  kantoietako  hatsa”. In  Argia, 2017-12-31

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=7334> [2020-06-15]

Andreu, Alaitz. (2018). “Bihotz ~ handiegia”. In  Aizu!, 2018-01
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=7338> [2020-06-15]

Apalategi, Ur. (2001). “Errealismoaren eraberritzea eta kokapena 90eko hamarkadako
cuskal literaturan”. In Uribe, Kirmen. (arg.), Azken aldiko euskal narratiba.
Sortzaileak eta irakurleak. Bilbo: Udako Euskal Unibertsitatea. 41-56.

____(2010). Fikzioaren izterrak. Zarautz: Susa.

Aresti, Nerea. (2014). “De heroinas viriles a madres de la patria. Las mujeres y el
nacionalismo vasco (1893-1937)”. In Historia y Politica, 31, 281-308.

(2020). “La historia de las masculinidades, la otra cara de la historia de género”.

In Ayer, 117. 333-347.


https://kritikak.armiarma.eus/?p=8092
https://kritikak.armiarma.eus/?p=7334
https://kritikak.armiarma.eus/?p=7338

98

Arinas, Txema. (2018). “Bihotz handiegia”. In uberan.eus, 2018-09-06
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=7590> [2020-06-15]

Armiarma: “Literatur Zubitegia”. <https://zubitegia.armiarma.eus/> [2020-06-15]

Arregi Diaz de Heredia, Rikardo. (2003). “Jokin Mufioz”. In Periddico de Alava, 2003-
10-12 <https://Kkritikak.armiarma.eus/?p=909> [2020-06-15]

Askoren artean. (2001). Bakarrizketan. Irun: Alberdania.

Askoren artean. (2002). Gorroto haut. Irun: Alberdania.

Askoren artean. (2003). Begiz jotako ipuinak. Irun: Alberdania.

Askoren artean. (2008). Haginetako mina. Tafalla: Txalaparta.

Askoren artean. (2011). Emekiro. Amsterdam: Zirimiri Press.

Asturias, Laura E. (2004). “La construccion de la masculinidad y las relaciones de
género”. In Lomas, Carlos (bil.), Los chicos también lloran. Identidades
masculinas, igualdad entre los sexos y coeducacion. Bartzelona: Paidds. 65-78.

Asurmendi, Mikel. (2003). “Bizia lo”. In Irunero, 2003-06
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=841> [2020-06-15]

(2012). “Fikzioaren muinak dastatzeko gogoz”. In Irunero, 2012-02
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=5399> [2020-06-15]

Ayerbe, Mikel. (2014). Nuestras guerras: relatos sobre los conflictos vascos. Madril:
Lengua de trapo.
(2019). “La reescritura del pasado violento y la ficcionalizacion del presente
conflictivo: las narrativas de Edurne Portela e Iban Zaldua”. In Olivar, Vol. 19
(30), e061. <https://www.olivar.fahce.unlp.edu.ar/article/view/OL1e061/11965>

Azkorbebeitia, Aitzpea. (1998). Joseba Sarrionandia. Irakurketa proposamen bat.
Bilbo: Amorebieta-Etxanoko Udala.

Bal, Mieke. (1985). Teoria de la narrativa. Madril: Catedra.

Balerdi, Iban. (2010). “Ofizioaren ajeak hizpide”. In Gara, 2010-11-19
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=5002> [2020-06-15]
Barker, Chris & Jane, Emma. (2016). Cultural studies: theory and practice. Los

Angeles: Sage.

Barragén, Fernando. (2004). “Masculinidades e innovacion educativa: de la homofobia
a la ética del cuidado de las personas”. In Lomas, Carlos (bil.), Los chicos
también lloran. Identidades masculinas, igualdad entre los sexos y coeducacion.
Bartzelona: Paidds. 147-171.


https://kritikak.armiarma.eus/?p=7590
https://zubitegia.armiarma.eus/
https://kritikak.armiarma.eus/?p=909
https://kritikak.armiarma.eus/?p=841
https://kritikak.armiarma.eus/?p=5399
https://www.olivar.fahce.unlp.edu.ar/article/view/OLIe061/11965
https://kritikak.armiarma.eus/?p=5002

99

Bartolomé, Cristina. (2009). El cuento literario espafiol (1991-2000): aportacion a su
poética. Madril: Universidad Complutense de Madrid.

Becerra, Carmen; Candelas, Manuel Angel; Farifia, Maria Jests; de Juan, Amparo &
Suérez, Beatriz. (ed.). (1999). Asedios 6 conto. Vigo: Servio de Publicacions da
Universidade de Vigo.

Bengoechea, Mercedes. (1996). “Postfacio a la edicion espafiola”. In Rich, Adrianne,
Nacemos de mujer. La maternidad como experiencia e institucion. Madril:
Ediciones Cétedra. 405-419.

Blanco, Juan (2003). “Las expectativas sobre los varones”. In Valcuence, Jose Maria &
Blanco, Juan (ed.), Hombres: la construccién cultural de las masculinidades.
Madril: Serie Arcoiris, 212-224.

Bonino, Luis. (1995). “Micromachismos: la violencia invisible en la pareja”. In Corsi,
Jorge, La violencia masculina en la pareja. Madril: Paidos.

(2000). “Varones, género y salud mental: deconstruyendo la «normalidad»
masculina”. In Segarra, Marta & Carabi, Angels. (ed.), Nuevas masculinidades.
Bartzelona: Icaria. 29. 41-65.

Bourdieu, Pierre. (2000). La dominacién masculina. Bartzelona: Editorial Anagrama.

Butler, Judith. (2007). [1990]. EI género en disputa. Bartzelona: Paidos.

Calderdn, Tatiana. (2006). “La teoria del iceberg y la practica de la alusion en los
cuentos de Ernest Hemingway y de Francisco Coloane”. In Acta Literaria, 32.
97-105.

Cano, Harkaitz. (2018). Mecanografiak. Tafalla: Txalaparta.

Cantero, Pedro A. (2003). “Hombrear. Modos de aprender a ser hombre”. In Valcuence,
Jose Maria & Blanco, Juan (ed.), Hombres: la construccion cultural de las
masculinidades. Madril: Serie Arcoiris, 53-65.

Carabi, Angels. (2000). “Construyendo nuevas masculinidades: una introduccién”. In
Segarra, Marta & Carabi, Angels. (ed.), Nuevas masculinidades. Bartzelona:
Icaria. 15-27.

Carrera, Rafael. (2014). “Masculinidades, si. ;Feminidades, no?”. In El Cotidiano 184.
63-68.

Cazés, Daniel. (2004). “El feminismo y los hombres”. In Lomas, Carlos (bil.), Los
chicos también lloran. Identidades masculinas, igualdad entre los sexos vy

coeducacion. Bartzelona: Paidos. 35-44.



100

Connell, Raewyn W. (2005). Masculinities. Berkley: University California Press.

Cortazar, Julio. (1970). “Algunos aspectos del cuento”. In Casa de las Américas, 60.

Cuklanz Lisa & Rodriguez, Maria Pilar. (2020). “Metodologias feministas: nuevas
perspectivas”. In Investigaciones Feministas, 11(2). 201-209.

Del Campo, Alberto. (2003). “Cuestion de pelotas”. In Valcuence, Jose Maria &
Blanco, Juan (ed.), Hombres: la construccién cultural de las masculinidades.
Madril: Serie Arcoiris, 66-99.

Despentes, Virginie. (2007). [2006]. Teoria King Kong. Tenerife: Melusina Editorial.

Egafia, Ibon. (2003). “Bost bozeto langarraren gainean”. In Egunero, 2003-04-12
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=765> [2020-06-15]

(2014). 1zan gabe denaz. Donostia: Utriusque Vasconiae.

___(2020). Eskuko ekipajea. Euskal ipuin modernoen antologia. Donostia: Alai.

Emakunde. (2008). Gizonak, berdintasuna eta maskulinotasun berriak. Gasteiz:
Emakunde/Emakumearen Euskal Erakundea.

Essed, Philomena; Goldberg, David Theo & Kobayashi, Audrey. (2005) “Introduction:
A Curriculum Vitae for Gender Studies”. In Essed, Philomena; Goldberg, David
Theo & Kobayashi, Audrey (ed.), A Companion to Gender Studies. Erresuma
Batua: Blackwell Publishing. 1-29.

Estankona, Igor. (2003). “Harremanen gatazka”. In Gara, 2003-05-17
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=792> [2020-06-15]

Esteban, Mari Luz. (2004). Antropologia del cuerpo. Geénero, itinerarios corporales,

identidad y cambio. Bartzelona: Edicions Bellaterra.
(2009). “Identidades de género, feminismo, sexualidad y amor: Los cuerpos
como agentes”. In Politica y Sociedad, 46, 1 eta 2. 27-41.
(2012). “Generoa, gorputza eta kultur identitate bizituaren analisia, euskaltasuna
berrirakurtzeko ahaleginean”. In Alvarez, Amaia & Lasarte, Gema (arg.),
Gorputza eta generoa euskal kulturan eta literaturan. Bilbo: Euskal Herriko
Unibertsitateko Argitalpen Zerbitzua. 27-46.

_ (2013). “Gorputzak eta politika feministak: feminismoa gorputz gisa”. In Alvarez
et al., Genero-ariketak. Feminismoaren subjektuak. Donostia: Edo!

_____ (2017). Feminismoa eta politikaren eraldaketak. Zarautz: Susa.

European Institute for Gender Equality Home (EIGE): “men’s studies”
<https://eige.europa.eu/thesaurus/terms/1289> [2020-06-15]



https://kritikak.armiarma.eus/?p=765
https://kritikak.armiarma.eus/?p=792
https://eige.europa.eu/thesaurus/terms/1289

101

Euskal Idazleen Elkartea: “Eider Rodriguez Martin”
<https://www.idazleak.eus/euskara/idazleak/eider-rodriguez-martin> [2020-06-
15]

Euskal Literaturaren Apalategia (ELA) <http://ehu.eus/ehg/apalategia/> [2020-06-15]

Euskal Literaturaren Hiztegia: “Apalategi, Ur”
<https://www.ehu.eus/ehg/literatura/idazleak/?p=80> [2020-06-15]

____ “Montoia, Xabier” <https://www.ehu.eus/ehg/literatura/idazleak/?p=730> [2020-
06-15]

____ “Muifoz, Jokin” <www.ehu.eus/ehg/literatura/?p=210> [2020-06-15]

___ ‘““Zaldua, Iban” <https://www.ehu.eus/ehg/literatura/idazleak/?p=970> [2020-06-

15]
Even-Zohar, Itamar. (1990). [1979]. “Teoria de los polisistemas”. In Poetics Today
11:1- 9-26.

Ezkerra, Estibalitz. (2017). “Borroka, frustazio eta iraultza isilak”. In Gara, 2017-12-02
<https://Kkritikak.armiarma.eus/?p=7312> [2020-06-15]
Foster, Victoria; Kimmel, Michael & Skelton, Christie. (2004). “;Qué pasa con los

chicos?”. In Lomas, Carlos (bil.), Los chicos también lloran. ldentidades
masculinas, igualdad entre los sexos y coeducacion. Bartzelona: Paidos. 195-
227.

Friedan, Betty. (1963). The Feminine Mystique. New York: W.W. Norton & Company.

Friedman, Norman. (1955). “Point of View in Fiction: Development of a Critical
Concept”. In, PMLA 70. 1160-1184.

Gabilondo, Joseba. (2014). Nazioaren hondarrak. Euskal literatura garaikidearen
historia postnazional baterako hastapenak. Bilbo: Euskal Herriko
Unibertsitateko Argitalpen Zerbitzua.

Galarraga, Aritz. (2006a). ‘“Bonoboren antzera”. In Gara, 2006-02-11
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1487> [2020-06-15]

(2006b). “Utopia sutan”. In Gara, 2006-12-30
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1730> [2020-06-15]

Garaizabal, Cristina (2003). “Masculinidades y feminismos”. In Valcuence, Jose Maria
& Blanco, Juan (ed.), Hombres: la construccion cultural de las masculinidades.
Madrid: Serie Arcoiris, 187-203.


https://www.idazleak.eus/euskara/idazleak/eider-rodriguez-martin
http://ehu.eus/ehg/apalategia/
https://www.ehu.eus/ehg/literatura/idazleak/?p=80
https://www.ehu.eus/ehg/literatura/idazleak/?p=730
http://www.ehu.eus/ehg/literatura/?p=210
https://www.ehu.eus/ehg/literatura/idazleak/?p=970
https://kritikak.armiarma.eus/?p=7312
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1487
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1730

102

Garcia, José Manuel. (1999). “En torno al cuento”. In Becerra et al. (ed.), Asedios 0
conto. Vigo: Servio de Publicacions da Universidade de Vigo. 233-238.
Garrido Dominguez, Antonio. (1993). El texto narrativo. Madril: Sintesis.

Genette, Gérard. (1989). [1972]. Figuras Il1. Bartzelona: Lumen.

Gilmore, David D. (1990). Manhood in the making. Cultural concepts of masculinity.
New Haven & Londres: Yale University Press.

Gorrotxategi, Aritz. (2003). “Bizia lo”. In El Diario Vasco, 2003-08-10
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=849> [2020-06-15]

Guasch, Oscar (2003). “Ancianos, guerreros, efebos y afeminados: tipos ideales de
masculinidad”. In Valcuence, Jose Maria & Blanco, Juan (ed.), Hombres: la
construccion cultural de las masculinidades. Madril: Serie Arcoiris, 113-124.

Hamilton, Carrie. (2000). “Re-membering the Basque nationalist family: daughters,
fathers and the reproduction of the radical nationalist community”. In Journal of
Spanish Cultural Studies, Vol. 1, No. 2, 153-171.

Harluxet Hiztegi Entziklopedikoa: “Ipuin”. <http://www1.euskadi.net/harluxet/> [2020-
06-18]

Herndndez, Macarena (2003). “Entre realidad y el deseo: cuerpos masculinos y medios

de comunicacion”. In Valcuence, Jose Maria & Blanco, Juan (ed.), Hombres: la
construccion cultural de las masculinidades. Madril: Serie Arcoiris, 125-134.

Ipuina.eus: “Zer den ipuina.eus”. <https://www.ipuina.eus/zer-den-ipuina-eus/> [2020-
07-14]

Iturra, Raul. (2003). “La contruccion social de la masculinidad”. In Valcuence, Jose

Maria & Blanco, Juan (ed.), Hombres: la construccién cultural de las
masculinidades. Madril: Serie Arcoiris, 25-52.
Jauregi, Joannes. (2017). “Isileko entziklopedia emozionala”. In Berria, 2017-12-03
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=7313> [2020-06-15]
Juaristi, Felipe. (2006). “Bitxikeriak”. In ElI Diario Vasco, 2006-01-06
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1455> [2020-06-15]
(2007).  “Literatura, noski”. In El Diario Vasco, 2007-02-16
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1794> [2020-06-15]

Kortazar, Jon. (2000). Euskal literatura XX.mendean. Zaragoza: Prames S.A.

(2002). Diglosia eta euskal literatura. Donostia: Utriusque Vasconiae.


https://kritikak.armiarma.eus/?p=849
http://www1.euskadi.net/harluxet/
https://www.ipuina.eus/zer-den-ipuina-eus/
https://kritikak.armiarma.eus/?p=7313
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1455
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1794

103

(2005a) “Denboraren beste aldeak”. In ElI Pais, 2005-12-11
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1431> [2020-06-15]

(2005b). J. Sarrionandiaren ipuingintza. Zuhaitz erromesa. Donostia: Utriusque

Vasconiae.
(2007). “Google Earth”. In El Pais, 2007-03-12
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1830> [2020-06-15]
__(2009). “Gerra zibila eta euskal kontagintza”. In Euskara, 54, 2-2 zatia, 935-951.
& Rabelli, Alvaro (zuz.). (2011). Egungo euskal ipuingintzaren historia. Bilbo:

Euskal Herriko Unibertsitateko Argitalpen Zerbitzua.

______(2011). “Aurkezpena”. In Kortazar, Jon & Rabelli, Alvaro (zuz.), Egungo euskal
ipuingintzaren historia. Bilbo: Euskal Herriko Unibertsitateko Argitalpen
Zerbitzua. 9-12.

Lasagabaster, Jesus Maria. (1981). “Euskal nobelaren gizarte-kondairaren oinharriak”.
In Euskal linguistika eta literatura: Bide berriak. 343-368.

Lasarte, Gema. (2011). Pertsonaia protagonista femeninoen ezaugarriak eta bilakaera
euskal narratiba garaikidean. Bilbo: Euskal Herriko Unibertsitateko Argitalpen
Zerbitzua.

__ (2012). Feminist Agenda Euskal narratiba garaikidean. Bilbo: Euskal Herriko
Unibertsitateko Argitalpen Zerbitzua.

_____(2017). “Maskulinitate berria Euskal Haur eta Gazte Narratiban: Matias Ploff-en
erabakiak, Alex eta Kea airean bezala eleberrietako pertsonaiak biluzten”. In
Euskera, 61, 2. 515-549.

Lertxundi, Anjel. (1982). “Ipuingintza sugestioaren bidetik”. In Jakin. 37-50.

Lipovetski, Gilles. (1999). La tercera mujer. Bartzelona: Anagrama.

Lomas, Carlos. (bil.). (2004). Los chicos también lloran. Identidades masculinas,
igualdad entre los sexos y coeducacion. Bartzelona: Paidos.

(2004). “;Los chicos no lloran?. In Lomas, Carlos (bil.), Los chicos también
lloran. ldentidades masculinas, igualdad entre los sexos y coeducacion.
Bartzelona: Paidos. 9-32.

Makuso, Juan Ramon. (2011). “Fikzioaren errealitatea”. In El Diario Vasco, 2011-04-

08 <https://kritikak.armiarma.eus/?p=5131> [2020-06-15]

Maldonado, Teresa. (2010). “El analisis y la lucha feminista: entre la identidad y la

diversidad de las mujeres”. In Coordinadora Estatal de Organizaciones


https://kritikak.armiarma.eus/?p=1431
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1830
https://kritikak.armiarma.eus/?p=5131

104

Feministas (CEOF), Jornadas Feministas Estatales. Granada, 30 afios después:
Aqui y ahora. Madril: CEOF. 59-67.

Mann, Susan. (1989). The Short Story Cycle. A Genre Companion and Reference Guide.
Connecticut: Greenwood Press.

Martin, Luisa & Goémez, Concepcion. (2004). “Lenguaje, identidades de género y
educacion”. In Lomas, Carlos (bil.), Los chicos también lloran. Identidades
masculinas, igualdad entre los sexos y coeducacién. Bartzelona: Paidds. 81-1009.

Martorell, Maria Blanca X. (2012). “Aproximacion psicosocial al estudio de las
masculinidades”. In Revista Venezolana de estudios de la mujer, 17, 39. 187-19

Medeak. (2013). “Manifestu TransFeminista”. In Alvarez et al., Genero-ariketak.
Feminismoaren subjektuak. Donostia: Edo!

Mirizio, Annalisa. (2000). “Del carnaval al drag: la extrafia relacion entre masculinidad
y travestismo”. In Segarra, Marta & Carabi, Angels. (ed.), Nuevas
masculinidades. Barcelona: Icaria. 133-150.

Montoia, Xabier. (2006). Euskal hiria sutan. Donostia: Elkar.

Mujika Iraola, Inazio. (1991). “Ipuingintzaz”. In RIEV-Revista Internacional de los
Estudios Vascos, XXXVI, 2. 301-311.

Mufioz, Jokin. (2003). Bizia lo. Irun: Alerdania.

Olavarria, José. (2004). “Modelos de masculinidad y desigualdades de género”. In
Lomas, Carlos (bil.), Los chicos también lloran. Identidades masculinas,
igualdad entre los sexos y coeducacion. Bartzelona: Paidos. 45-63.

Olaziregi, Mari Jose. (1998). Bernardo Atxagaren irakurlea. Donostia: Erein.

_(1999). “Intimismoaz haraindi”. In Oihenart, 17. 1-75.

___ (2002). Euskal eleberriaren historia: Santiago Onaindia ikerketa beka. Bilbo:
Labayru Ikastegia Amorebieta-Etxanoko Udala.

______ (2004). An Anthology of Basque Short Stories. Reno: Center for Basque Studies-
University of Nevada.

_____(2005). Mende berrirako ipuinak: antologia. Donostia: Erein.

____ (2012). Basque Literary History. Reno: Center for Basque Studies-University of
Nevada.

Otaegi, Lourdes; Altonaga, Kepa; Ezkerra, Estibalitz; Iturbe Jacinto; Galarraga, Aritz &
____(2014). “Azkenaldiko liburuak™. In Erlea: 1700en aldizkaria, 8. 61-67.



105

& Ayerbe, Mikel. (2016). “El conflicto de la escritura y la rescritura de la
identidad: andlisis de la narrativa de escritoras vascas que abordan el conflicto
vasco 7. In: Moszczynska-Darst, K. et al. (ed.), Identidad, género y nuevas
subjetividades en las literaturas hispanicas. Varsovia: Universidad de Varsovia-
Instituto de Estudios Ibéricos. 45-66.

& Otaegi, Lourdes. (ed.). (2019). Literatura eta Zentsura. Memoria
eztabaidatuak (Joan Mari Torrealdairi omenaldia), Euskera, 63, 2,2.

Paz, José Maria. (1999). “Un século asediando 6 conto”. In Becerra et al. (ed.), Asedios
6 conto. Vigo: Servio de Publicacions da Universidade de Vigo. 9-14.

Perkins-Gilman, Charlotte. (2012). [1892]. Hormako Paper Horia. Donostia: Edo!

Pescador, Erick. (2004). “Masculinidades y adolescencia”. In Lomas, Carlos (bil.), Los
chicos también lloran. Identidades masculinas, igualdad entre los sexos vy
coeducacion. Bartzelona: Paidos. 113-146.

Pozuelo Yvancos, José Maria. (1988). Teoria del lenguaje literario. Madril: Catedra.

Puleo, Alicia H. (2000). “De «eterna ironia de la comunidad» a sujeto del discurso:
mujeres y creacion cultural”. In Segarra, Marta & Carabi, Angels. (ed.), Nuevas
masculinidades. Barcelona: Icaria. 65-82.

Quiroga, Horacio. (1925). “Decalogo del Perfecto Cuentista”. In Teorias del cuento, 1.
29-30.

Rabelli, Alvaro. (2005). Bizkaiko euskal idazleen ipuingintza modernoa. Bilbo: Bilbao
Bizkaia Kutxa.

_ (2011a). “Euskal ipuin garaikidearen uberan (1970-2003)”. In RIEV Revista
internacional de los estudios vascos, 56, 2. 602-636.

__ (2011b). “Gaurko euskal ipuingintzaren historia. 1983-2003” In. Kortazar, Jon &
Rabelli, Alvaro (zuz.), Egungo euskal ipuingintzaren historia. Bilbo: Euskal
Herriko Unibertsitateko Argitalpen Zerbitzua. 13-106.

Ramirez, Natalia. (2014). “La bella durmiente: analisis de algunas versiones
tradicionales y sus reescrituras”. In Revista de Investigacion en Psicologia, 17,
2.203-213.

Rekondo, Asier. (2018). “Ongizatearen arrakalak”. In Deia, 2018-04-07
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=7418> [2020-06-15]

Retolaza, Iratxe. (2006a). “Orainaren ifrentzuak eta tolesdurak”. In Berria, 2006-03-21
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1514> [2020-06-15]



https://kritikak.armiarma.eus/?p=7418
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1514

106

(2006b).  “Erosokeria(k),  zilborkeria(k)”. In  Berria, 2006-12-31
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1732> [2020-06-15]

(2007). “Euskal Hiria sutan”. In Berria, 2007-02-10
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1803> [2020-06-15]

Rich, Adrianne. (1996). [1978]. Nacemos de mujer. La maternidad como experiencia e

institucion. Madril: Ediciones Cétedra.

Rimmon-Kenan, Shlomith. (1983). Narrative Fiction: Contemporary Poetics. London:
Methuen.

Rodrigo, Andrés. (2000). “La homosexualidad masculina, el espacio cultural entre
masculinidad y feminidad, y preguntas ante una «crisis»”. In Segarra, Marta &
Carabi, Angels. (ed.), Nuevas masculinidades. Barcelona: Icaria. 121-132.

Rodriguez, Eider. (2017). Bihotz handiegia. Zarautz: Susa.

(2019). Lisipe. Idazleen gorputzak: egiletasuna ezbaian literaturaren joko
zelaian. Zarautz: Susa.

Rodriguez, Zurifie & Etxebarrieta, Oihana. (2016). Borroka armatua eta kartzelak.
Zarautz: Susa. <http://www.susa-literatura.eus/liburuak/lisi01> [2020-06-15]

Rojo, Javier. (2007). ‘“Narrazioen alfabetoa”. In ElI Correo, 2007-03-14
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1843> [2020-06-15]

(2010).  “Desioa  eta  ezina”. In  El  Correo, 2010-11-20
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=5003> [2020-06-15]

(2017). “Deserrotuak”. In El Correo, 2017-12-09
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=7315> [2020-06-15]

Ruiz, Esteban. (2003). “El trabajo nos hara hombres”. In Valcuence, Jose Maria &

Blanco, Juan (ed.). Hombres: la construccion cultural de las masculinidades.
Madril: Serie Arcoiris, 100-110.
Ryan, Michael. (2010). Cultural studies: a practical introduction. USA: Blackwell
Publishing.
Sabuco i Cantd, Assumpta & Valcuence del Rio, José Maria. (2003). “La
‘homosexualidad’ como representacion hiperbolica de las masculinidad”. In
Valcuence, Jose Maria & Blanco, Juan (ed.), Hombres: la construccién cultural

de las masculinidades. Madril: Serie Arcoiris, 135-154.


https://kritikak.armiarma.eus/?p=1732
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1803
http://www.susa-literatura.eus/liburuak/lisi01
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1843
https://kritikak.armiarma.eus/?p=5003
https://kritikak.armiarma.eus/?p=7315

107

Salinas, Christian. (2018). Cuechy Nucuiini, hombre... la construccion de las
masculinidades entre mixtecos residentes en tijuana. Tijuana: El colegio de la
Frontera Norte.

Sarasola, Befat. (2010a). “Bizia 1lo”. In Papereko ZuZeu, 2010-12
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=5033> [2020-06-15]

(2010b).  “Literatur mundu miserablea”. In Berria, 2010-10-31
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=4990> [2020-06-15]

Sarasola, Ibon. (1971). Euskal literaturaren historia. Zarautz: Itxaropena.

Sarasua, Asier. (2015). “Fikzioaren izterrak”. In  Eibartik, 2015-10-28
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=6774> [2020-07-14]

Sau, Victoria. (2000). “De la facultad de ver al derecho de mirar”. In Segarra, Marta &
Carabi, Angels. (ed.), Nuevas masculinidades. Bartzelona: Icaria. 29-40.
Segarra, Marta & Carabi, Angels. (ed.) (2000). Nuevas masculinidades. Bartzelona:
Icaria.
(2000). “Modelos de masculinidad y medios de comunicacién”. In Segarra,
Marta & Carabi, Angels. (ed.), Nuevas masculinidades. Bartzelona: Icaria. 151-
175.

Spivak, Gayatri. (1997). [1983]. “;Puede hablar el sujeto subalterno?” In Orbis Tertius,
3(6), 1-44.

Tedio, Guillermo. (2011). “El cuento, un exigente género literario”. In Amauta, 9, 17.
51-64.

Telleria,  Nagore.  (2003). “Bizia lo”. In  The Balde, 2003-10
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=895> [2020-06-15]

Torras, Meri. (2012). “Gorputzaren (hitz) gakoa(n). Ekintza eta pentsamendurako

paradigma bat”. In Alvarez, Amaia & Lasarte, Gema (arg.), Gorputza eta
generoa euskal kulturan eta literaturan. Bilbo: Euskal Herriko Unibertsitateko
Argitalpen Zerbitzua. 15-25.

Torrealdai, Joan Mari. (1977). Euskal idazleak, gaur. Historia social de la lengua y
literatura vascas. Donostia: Jakin.

Unanue, Ana. (2003). “Bizia lo”. In Aizu!, 2003-07
<https://kritikak.armiarma.eus/?p=826> [2020-06-15]

Valcarcel, Amelia. (1997). La politica de las mujeres. Madril: Ediciones Catedra.



https://kritikak.armiarma.eus/?p=5033
https://kritikak.armiarma.eus/?p=4990
https://kritikak.armiarma.eus/?p=6774
https://kritikak.armiarma.eus/?p=895
https://kritikak.armiarma.eus/?p=826

108

Valcuence, Jose Maria & Blanco, Juan (ed.). (2003). Hombres: la construccion cultural
de las masculinidades. Madril: Serie Arcoiris.
(2003). “A modo de introduccion: una aproximacion a las masculinidades”. In
Valcuence, Jose Maria & Blanco, Juan (ed.), Hombres: la construccion cultural
de las masculinidades. Madril: Serie Arcoiris, 9-21.

Vazquez, Francisco José. (2002). Pierre Bourdieu. La sociologia como critica de la
razon. Bartzelona: Montesinos.

Vicent, Josep (2003). “;Qué masculinidades?”. In Valcuence, Jose Maria & Blanco,
Juan (ed.), Hombres: la construccion cultural de las masculinidades. Madril:
Serie Arcoiris, 204-211.

Villanueva, Dario. (1989). El comentario de textos narrativos: la novela. Gijon: Jucar.

White, Linda. (1996). Emakumeen Hitzak Euskaraz: Basque Women Writers of the
Twentieth Century. Reno: Center for Basque Studies-University of Nevada.

Woolf, Virginia. (2013). [1929]. Gela bat norberarena. Bilbo: Consonni.

Zaldua, lban. (2002). Obabatiko tranbia. Zenbait gogoeta azken aldiko euskal
literaturaz (1898-2001). Irun: Alberdania.

____(2005). Etorkizuna. Irun: Alberdania.

____(2010). Ipuinak. Antologia bat. Donostia: Erein.

_____(2016). (Euskal) literaturaren alde (eta kontra). Donostia: Elkar.



109

Eranskina

(Grafikoa 1)

Produzitzaileak: nobelaren eta ipuingintzaren arteko
tenkaz

B |puingintza soilik landu
dutenak

B Nobela soilik landu
dutenak

M Biak landu dituztenak

Iturria: Armiarma, “Literaturaren zubitegia” https://zubitegia.armiarma.eus/



https://zubitegia.armiarma.eus/

(Taula 1)*?
URTEA ELEBERRI IPUIN-LIBURU IPUIN-
KOPURUA KOPURUA LIBURUEN
%
2000 17 25 % 60
2001 24 30 % 56
2002 23 19 % 45
2003 27 17 % 39
2004 23 20 % 46
2005 22 31 % 58
2006 26 27 % 51
2007 21 21 % 50
2008 29 25 % 46
2009 37 12 % 24
2010 21 17 % 45
2011 27 17 % 39
2012 29 19 % 40
2013 28 17 % 38
2014 21 15 % 42
2015 27 17 % 39
2016 28 14 % 33
2017 21 21 % 50
2018 28 15 % 35
2019 28 17 % 38

Iturria: Euskal Literaturaren Apalategia, http://ehu.eus/ehg/apalategia/

110

12 Grisez nabarmenduta ipuingintzaren produkzioa nagusi izan diren urteak eta zenbakiak agertzen dira;
zuriz, nobelaren produkzioa nagusi izan direnak.


http://ehu.eus/ehg/apalategia/

111

(Taula 2)
MASKULINITATE EREDU HEGEMONIKOA FEMINITATE EREDU HEGEMONIKOA

e  Fisikoki: indartsuak, zakil handidunak, ernaltzeko gaituak, o Fisikoki: delikatuak, ahulak, ugaldua izateko prestatuak,
gorputzaren instrumentalizazioa. argalak eta gazteak.

GORPUTZAREN o  Afektiboki: babesqura, arrazionala, emo_zionalki kontrolatua, e Afektiboki: emozioak eta sentimenduak erakutsi behar dituzte,
ARABERA oldarkorrak eta bortitzak, zakarrak eta zikinak. Xamurtasuna.

e Jarrerak: ez femeninoak, aktiboak, subjektuak, sexualki e Jarrerak: femeninoak, pasiboak, objektibizatuak, otzanak,
aktiboak, arduratsua, independentea, beraiengan segurtasuna isilak, gizonak limurtzeko gaitasuna, sedukziora emanak
izan behar du, arrakastatsuak, anbiziotsuak, dirudunak, (baina ez gehiegi), asexualak batez ere, maitatzeko beharra,
lehiakorrak, liderrak izateko prestatuak, borrokan egiteko ezkondua, ama.
prest, ausartak, heterosexualak.

e Lana: lan boteretsu eta garrantzitsuetan, ekonomikoki e Lana: garrantzirik gabeko lanak, etxeaz eta zaintzaz arduratzen
buruaskiak. dira, ekonomikoki ez buruaskiak.

PRAKTIKEN e Maitasunean: Kkonkistatzaileak, maitasuna bigarren maila e Maitasunean: konkistatuak, maitasuna lehen mailan.
ARABERA batean. e Heziketa: gizonen beharretan oinarritutako hezkuntza,

Heziketa: kalean ibiltzera irakatsi, jostailuak: pilota, pistola,
eskolan porrot gehiago.

Ekintzak: kirol zehatzak (kirol arriskutsuak eta futbola), gerra,
alkoholismoa, ehiza, nekazaritza eta merkataritza

Sexualitatea: sozialki eta publikoki eraikitzen dute

jostailuak: ama eta etxekoandre izatera bideratuta (panpinak,
sukaldeak lisatzeko makina), eskolan porrot gutxiago.
Ekintzak: kirol zehatzak (igeriketa sinkronizatua, gimnasia
erritmikoa eta patinajea).

Sexualitatea: pribatua da honen eraikuntza

ESPAZIOEN ARABERA

Eremu publikoa: boteredun espazio guztiak gizonenak.

Eremu pribatua etxea; emakumeen bazterketa sorkuntza kulturaletik.

AGENCY, EDO
EGILETASUNAREN
ARABERA

Subjektu rola

Objektu rola

(Iturriak: Alvarez, 2012, 2013; Asturias, 2004; Barragén, 2004; Bonino, 2000; Bourdieu, 2000; Carabi, 2000; Cantero, 2003; Cazés, 2004; Connell, 2005; Del Campo, 2003;
Despentes, 2007; Emakunde, 2008; Essed et al., 2005; Esteban, 2004, 2009, 2012, 2013; Foster et al., 2004; Gilmore, 1990; Iturra, 2003; Lasarte, 2011; 2012; Lipovetski,
1999; Lomas, 2004; Olavarria, 2004; Pescador, 2004; Puleo, 2000; Rich, 1996; Rodriguez, 2019; Sau, 2000; Valcarcel, 1997; Valcuence, 2003)




(Taula 3)

112

Eredu hegemonikoa

Eredu ez-hegemonikoa

Erdibideko eredua

“Mekanoa”-ko aita, ama eta semea;
“Isiluneak”-eko Julia, Joseba eta Jon;

“Azterketa”-ko Juanan eta
Mariasun; “Elurraren

Bizia lo (2003) (15) “Xantilli”-ko Gabi, bere lagunak, % 73 | isila”-ko Idoia eta Jon. (4) | % 27
Aitor eta Lulu; “Azterketako” Unai.
(11)
“Sofarena”-ko emaztea; “Kontuak ez “Sofarena”-ko “Zazpi gauza”-ko
du erremediorik” ipuineko protagonista; protagonista;
Etorkizuna (2005) (31) | protagonista eta Arantxa; “Loti “Fabrikarena”-ko “Konponbidea
ederraren historia ekonomikoa”-ko Stanislaw, Jarauta eta etxebizitzaren arazorako”
protagonista; “Fabrikarena”-ko Ania, Ursula; “Aldatzen den ipuineko ama; “Maiatzaren
Ivan eta Oskar; “Adulterioa”-ko bi gauza bakarra”-ko ama; lehena”-ko Elena eta
protagonistak; “Garganturena”-ko % 61 | “Konponbidea % 23 | Karlos; “Aurpegia”-ko % 16
protagonista; “Zazpi gauza”-ko ama, etxebizitzaren arazorako” Antonio. (5)
aita, amaginarreba ecta izeba; “Udako ipuineko aita; “Aurpegia”-
bidaia”-ko lagun biak; “Iriarte ko Edurne. (7)
doktorearena”-ko protagonista;
“Aurpegia”-ko Maddi eta ama. (19)
“Amiotu”-ko protagonista; “Begizko”-ko aita; “Geometria”-ko Ainara;
“Begizko”-ko ama eta amaginarreba; “Itxaropen”-eko emaztea; “Itxaropen”-eko
Euskal hiria sutan “Curriculum”-eko protagonista; “Jaraunsle”-ko Korta; protagonista; “Lapur”-eko
(2006) (52) “Dardara”-ko protagonista eta “Maitatu”-ko Susana; Goizeder. (3)
lagunak; “Etxalde”-ko Xan, Maria “Narratari”’-ko Patxi;
eta Margaret; “Fede”-ko Janire; % 71 | “Ontarte”-ko Ismael eta % 23 % 6

“Har”-eko Niko, aita eta ama;
“Jaraunsle”-ko Elisabete eta Erdoizi

Iratze; “Poesia”-ko Maite;
“Sexmobile”’-ko




113

anderea; “Kanon”-eko Aitziber eta
Ixa; “Lapur”-eko Josu eta Marta;
“Maitatu”-ko senarra; “Narratari”’-ko
Etxabe; “Narrotu”-ko langileak;
“Poesia”-ko Txerra; “Quantum’-eko
lagun biak; “Radar”-eko
protagonista; “Urradura”-ko Eve,
Arthur eta maitalea; “Watt”-eko
protagonista; “Xera”-ko lagun biak;
“Ym”-eko adiskide biak; “Zinema’-
ko Lolaren maitale biak; “Euskal
Hiria sutan”-eko aita. (37)

protagonista; “Tirriatu”-ko
Lars eta Kattalin;
“Zinema”-ko Lola; Hiria
sutan”-eko Peio. (12)

Fikzioaren izterrak

“Azken fandangoa Buenos Airesen”-
eko Ander Galtzada; “Gutun bi
posteritateari (Literatura eta

“Azken fandangoa Buenos
Airesen”-eko Katxalyn;
“Beste bizitza”-ko Jaione

“Gutun bi posteritateari
(Literatura eta Historia)”-
ko Manu Eztandona;

(2010) (17) Historia)”-ko Maitane; “Epaimahia”- | % 47 | eta senarra; “Urrezko % 29 | “Urrezko Vespa”-ko % 24
ko Kepa, Imanol, Borja, Karlos eta Vespa”-ko Clarg; protagonista eta emaztea;
Irantzu; “Ergatibu”-ko Nekane eta “Bernardo et Ramon”-eko “Bernardo et Ramon”-eko
protagonista. (8) Gisele. (5) Antso. (4)
“Bihotz handiegia”-ko Ramon eta “Bihotz handiegia”-ko “Belar moztu berria”-ko
Ixabel; “Belar moztu berria”-ko Ifiaki eta Madalen; protagonista; “Urtebetetze

Bihotz handiegia (2017) | aitaginarreba, Arantza, Bixente eta “Urtebetetze festa”-ko festa”-ko protagonista;
(17) protagonistaren senarra; “Urtebetetze | %0 53 | Nieves. (3) % 18 | “Paisaiak”-eko % 29

festa”-ko Claudia eta Clemente; “Ez
duzu ezer arraroa antzematen?”’-eko
ama. (9)

protagonista; “Niregandik
espero zena”-ko
protagonista; “Ez duzu
ezer arraroa antzematen?”’-
eko protagonista. (5)




114

5. Bihotz handiegia (2017) obrako egiletasuna dela eta

“Ondorioak” atalean azpimarratu dugunez, protagonista femenino gehien eraiki
duen obra Eider Rodriguezen Bihotz handiegia (2017) dugu. Aipatu bezala, gaude hau
lotuta legokeela, batetik Lasartek (2011; 2012) bere ikerketetan erakutsitakoarekin,
nahiz eta jakitun garen ez dela genero literario bera aipatu adituak azterturikoa, eta guk
geuk azterturikoa. Bestetik, begitantzen zaigu emaitza hauek gradu amaierako lanean
(GrAL) atera genituen ondorioei ematen diotela jarraipenik. lzan ere, aipatu lanean
aztergai izan genuen corpusa aukeratzeko Euskadi Literatur Sarietan, Kritika Sarietan
eta Igartza Bekan oinarritu ginen. Guztira XXI. mendeko bederatzi ipuin-liburu izan
genituen hastapenetan aztergai, baina, lanaren helburuak gaindituko zirela eta, mugatu
egin behar genuen corpusa. Protagonista femeninoen alde egin genuen lanak zuen
helburu nagusiarekin bat zetorrelako, eta hori dela eta protagonista femenino kopuru
handiena zituzten obrak soilik aztertu genituen sakontasunean. Emaitzek erakutsi
ziguten protagonista femenino gehien eraiki dituztenak emakume idazleak direla, master
amaierako lan honetan ere ikusi duguna, hain zuzen.

GrALean ateratako emaitza hauei jarraipena eman nahirik, batetik GrALean
irudikatutako taula gehitu dugu jarraian (Taula 4); honen ondotik, ikerketa lan honetako
emaitzak barnebiltzen dituena (Taula 5); eta azkenik, emaitza guztiak bat hartzen
dituena (Taula 6). Hauetatik ondorio nagusirik atera ezin daitekeen arren, oraindik ere
ezer borobiltzeko euskal ipuingintzako idazle eta obra guztiak aztertu beharko lirateke-
eta, behintzat, esan genezake Euskadi Litertur Sariak, Kritika Sariak eta lgartza beka
irabazi dituzten XXI. mendeko ipuin-liburu garaikideak aztertuz, emakumezko idazleek
protagonista femeninoak irudikatzeko joera erakutsi dutela; gizonezko idazleek
protagonista maskulinoak irudikatzekoa. Oraindik orain ezer esaten ez diguten emaitzak
dira, baina, guztiz iradokitzaileak begitantzen zaizkigu, bederen, etorkizuneko ikerketa

baterako aztergai interesgarri.



(Taula 4)

115

XXI. mendeko lehenengo hamarkadako ipuin liburu sarituen corpusa,

protagonistaren generoaren arabera hustuta.

Aztertu diren ipuinen eta baztertu direnen kopuruak

Liburuak Protagonista Protagonista Ezin zehaztu Protagonistak
femeninoa duten maskulinoa duten guztira
ipuinen kopurua ipuinen kopurua

Aulki bat elurretan 9 % 53 3 % 18 5 % 29 17
(Alberdi, 2007)
Bizia lo 2 % 22 7 % 78 -- -- 9
(Mufioz, 2003)
Ero 2 % 11 9 % 47 8 % 42 19
(Martin, 2008)
Erretzaileen eremua 1 % 8 11 % 84 1 % 8 13
(Alonso, 2006)
Etorkizuna 5 % 31 11 % 69 -- -- 16
(Zaldua, 2005)
Euskal hiria sutan 11 % 37 18 % 60 1 % 3 30
(Montoia, 2006)
Habitat 4 % 67 2 % 33 -- -- 6
(Agirre, 2009)
Katu jendea 5 % 71 2 % 29 - -- 7
(Rodriguez, 2010)
Neguko zirkua 2 % 10 14 % 74 3 % 16 19
(Cano, 2005)
Guztira 41 % 30 77 % 57 18 % 13 136




(Taula 5)
Euskadi Literatur Sarietako XXI. mendeko ipuin-liburu sarituen
protagonistaren generoaren arabera hustuta.

116

corpusa,

Aztertu diren ipuinen eta baztertu direnen kopuruak

Liburuak Protagonista Protagonista Ezin zehaztu Protagonistak
femeninoa duten maskulinoa duten guztira
ipuinen kopurua ipuinen kopurua

Bizia lo 2 % 22 7 % 78 -- -- 9
(Mufioz, 2003)
Etorkizuna 5 % 31 11 % 69 -- -- 16
(zaldua, 2005)
Euskal hiria sutan 11 % 37 18 % 60 1 % 3 30
(Montoia, 2006)
Fikzioaren izterrak 2 % 25 6 % 75 -- -- 8
(Apalategi, 2010)
Bihotz handiegia 6 % 100 0 %0 -- -- 6
(Rodriguez, 2017)
Guztira 26 % 38 42 % 61 1 %1 69




(Taula 6)

117

Euskadi Literatur Sarietako, Kritika Sarietako eta Igartza Bekako XXI. mendeko

ipuin-liburu sarituen corpusa, protagonistaren generoaren arabera hustuta.

Aztertu diren ipuinen eta baztertu direnen kopuruak

Liburuak Protagonista Protagonista Ezin zehaztu Protagonistak
femeninoa duten maskulinoa duten guztira
ipuinen kopurua ipuinen kopurua

Aulki bat elurretan 9 % 53 3 % 18 5 % 29 17
(Alberdi, 2007)
Bizia lo 2 % 22 7 % 78 -- -- 9
(Mufioz, 2003)
Ero 2 % 11 9 % 47 8 % 42 19
(Martin, 2008)
Erretzaileen eremua 1 % 8 11 % 84 1 % 8 13
(Alonso, 2006)
Etorkizuna 5 % 31 11 % 69 -- -- 16
(Zaldua, 2005)
Euskal hiria sutan 11 % 37 18 % 60 1 %3 30
(Montoia, 2006)
Habitat 4 % 67 2 % 33 -- -- 6
(Agirre, 2009)
Katu jendea 5 % 71 2 % 29 - -- 7
(Rodriguez, 2010)
Neguko zirkua 2 % 10 14 % 74 3 % 16 19
(Cano, 2005)
Fikzioaren izterrak 2 % 25 6 % 75 -- -- 8
(Apalategi, 2010)
Bihotz handiegia 6 % 100 0 %0 - -- 6
(Rodriguez, 2017)
Guztira 49 % 33 83 % 55 18 % 12 150




	0. Sarrera
	1. Ipuingintza
	1.1. Definizio baterantz
	1.2. Euskal ipuingintzari begira
	1.2.1. Aurrekariak eta egungo ikerketaren egoera
	1.2.2. Euskal ipuingintzaren bilakaera eta historia
	1.2.3. Euskal sistema literarioa eta ipuingintza
	1.2.3.1. Produzitzaileak
	1.2.3.2. Instituzioa
	1.2.3.2.1. Historiak aztertuz
	1.2.3.2.2. Sariak aztertuz

	1.2.3.3. Merkatua eta errepertorioa
	1.2.3.4. Kontsumitzaileak
	1.2.3.5. Ipuingintzaren balioaren bilakaera eta egungo egoera



	2. Marko teoriko-metodologikoa
	2.1. Kritika eta mugimendu feminista: nazioartetik Euskal Herrira
	2.1.1. Definizio baterantz
	2.1.2. Norberaren gela bat izan duten emakume kritikariak
	2.1.3. Mugimendu feministen historia labur bat
	2.1.4. Euskal Herrian zer?

	2.2. Maskulinitatearen inguruko ikerketak eta men’s studies
	2.2.1. Definizioa, sorrera eta hedapena
	2.2.2. Aurrekariak eta kritikagintza
	2.2.3. Egungo egoera
	2.2.4. Euskal Herrian zer?

	2.3. Maskulinitate eta feminitate ereduak aztertzen
	2.3.1. Maskulinitate eta feminitate ereduen dimentsio soziala eta ardatz nagusiak
	2.3.2. Gorputzaren garrantzia
	2.3.3. Maskulinitate eredu hegemonikoari begira
	2.3.3.1. Gizonak (eta maskulinitateak) ere egin egiten dira
	2.3.3.2. Maskulinitate ereduen iraultza: eredu hegemonikoa vs. bestelako ereduak

	2.3.4. Feminitate ereduak aztertzen
	2.3.4.1. Edertasunaren ikuskeraren bilakaera Venusen iruditik: deabrutik aingerurako bidean
	2.3.4.2. Amatasuna: bertutea ala kartzela?
	2.3.4.3. Emakumea maitasunaren amarruan
	2.3.4.4. Feminitate ereduen iraultza: emakume hegemonikoa vs. emakume berria


	2.4. Analisirako baliatuko diren kontzeptu zein tresna kritikoak

	3. Analisia
	3.1. Aztertuko den corpusa eta idazleak
	3.2. Jokin Muñozen Bizia lo (2003)
	3.2.1. Gorputza eta jarrerak
	3.2.2. Praktikak
	3.2.3. Espazioa
	3.2.4. Egiletasuna

	3.3. Iban Zalduaren Etorkizuna (2005)
	3.3.1. Gorputza eta jarrerak
	3.3.2. Praktikak
	3.3.3. Espazioa
	3.3.4. Egiletasuna

	3.4. Xabier Montoiaren Euskal hiria sutan (2006)
	3.4.1. Gorputzak eta jarrerak
	3.4.2. Praktikak
	3.4.3. Espazioa
	3.4.4. Egiletasuna

	3.5. Ur Apalategiren Fikzioaren izterrak (2010)
	3.5.1. Gorputzak eta jarrerak
	3.5.2. Praktikak
	3.5.3. Espazioa
	3.5.4. Egiletasuna

	3.6. Eider Rodriguezen Bihotz handiegia (2018)
	3.6.1. Gorputzak eta jarrerak
	3.6.2. Praktikak
	3.6.3. Espazioa
	3.6.4. Egiletasuna


	4. Ondorioak
	5. Bibliografia

