
 

 

 

Euskal ipuingintza garaikidea genero-politikaren argitan: 
maskulinitate eta feminitate ereduak aztergai 

 



LABURPENA 

 

Master amaierako lan honetan, euskal literaturaren historia eta kritikaren 

esparruan orain artean ikerketa akademiko gutxi izan dituen arloa, hots, XXI. mendeko 

euskal ipuingintza saritua aztertuko da, beherago, corpusari dagozkion zehaztapenetan, 

finkatu den irizpidearen arabera. Horretarako, euskal literaturaren historiografiak 

berezitako arlo, joerak eta definizioak aztertuko dira, eta nazioartean nagusi diren 

teoriekin aurrez aurre jarriko. Horrez gain, ipuingintzak genero bezala euskal literaturan 

duen balioari ere erreparatuko diogu, literaturaren ikuspuntu funtzionala bere egiten 

duten metodologiekin, eta ikasketa kulturaletan kritika feministak egindako 

ekarpenekin. Zeintzuk dira ipuingintzak berezko dituen ezaugarri formalak? Nola defini 

genezake genero hau? Zer leku du egungo euskal sistema literarioan? Eta euskal 

instituzioaren promozio bideetan? Era honetako galderei erantzutea da gure 

helburuetako bat lan honetan.  

Bestetik, literatura, filosofiarekin batera, egitura sozialen arteko dialektikan 

sortutako eraikuntza izanik (Puleo, 2000: 67), egokia iritzi diogu literaturatik, eta 

zehazki ipuingintzatik, gizarteari begira jartzeari. Areago, Carabík (2000) dioskunez, 

mendebaldeko kulturetan sistema patriarkala literaturaren bitartez transmititu zaigu, 

besteak beste (2000: 15), hori dela eta, egungo gizartean indarrean dauden subjektibitate 

ereduen azterketa egin nahi dugu, hots, maskulinitate eta feminitate ereduena, 

literaturan arnas harturik. Bigarren helburu nagusia, hortaz, honakoa da: literaturaren 

analisitik gizartean indarrean dauden diskurtso eta praktiken irakurketa bat egitea. 

Dakusagunez, diziplinarteko hurbilpena izango da landuko dena, teoria sistemikoetan, 

kritika eta teoria feministetan, ikasketa kulturaletan, gorputzaren inguruko teoria 

sozialean, men’s studies delakoan, narratologian eta abarretan oinarritutako marko 

teoriko-epistemologikoa geure eginez.  

Azterkizun dugun corpusa zehazte aldera, euskal literatura instituzioak XXI. 

mendean saritu dituen ipuin-liburuetan jarri dugu arreta, eta hori kontuan izanik, 

Euskadi Literatur Saria irabazi duten ipuin-liburuak barnebildu dira aztertuko den 

corpusean, euskal literatur sistemako sari garrantzitsuena izaki. Honakoak dira corpusa 

osatzen duten obrak kronologikoki, hurrenez hurren: Jokin Muñozen Bizia lo (2003); 

Iban Zalduaren Etorkizuna (2005); Xabier Montoiaren Euskal hiria sutan (2006); Ur 



2 

 

Apalategiren Fikzioaren izterrak (2010) eta Eider Rodriguezen Bihotz handiegia 

(2017). 

 

Hitz gakoak: euskal ipuingintza garaikidea; kultura-ikasketak; narratologia; ikerketa 

sistemikoak; kritika eta teoria feminista; maskulinitateak; feminitateak; genero-politika. 



3 

 

Aurkibidea 

 

0. Sarrera ............................................................................................................................. 6 

1. Ipuingintza ...................................................................................................................... 7 

1.1. Definizio baterantz .................................................................................................... 7 

1.2. Euskal ipuingintzari begira ...................................................................................... 11 

1.2.1. Aurrekariak eta egungo ikerketaren egoera ....................................................... 11 

1.2.2. Euskal ipuingintzaren bilakaera eta historia ...................................................... 12 

1.2.3. Euskal sistema literarioa eta ipuingintza ........................................................... 16 

1.2.3.1. Produzitzaileak ......................................................................................... 18 

1.2.3.2. Instituzioa ................................................................................................ 18 

1.2.3.2.1. Historiak aztertuz .................................................................................. 18 

1.2.3.2.2. Sariak aztertuz ....................................................................................... 19 

1.2.3.3. Merkatua eta errepertorioa ........................................................................ 20 

1.2.3.4. Kontsumitzaileak...................................................................................... 21 

1.2.3.5. Ipuingintzaren balioaren bilakaera eta egungo egoera ............................... 22 

2. Marko teoriko-metodologikoa ...................................................................................... 23 

2.1. Kritika eta mugimendu feminista: nazioartetik Euskal Herrira .................................. 24 

2.1.1. Definizio baterantz ........................................................................................... 24 

2.1.2. Norberaren gela bat izan duten emakume kritikariak ........................................ 25 

2.1.3. Mugimendu feministen historia labur bat.......................................................... 26 

2.1.4. Euskal Herrian zer? .......................................................................................... 28 

2.2. Maskulinitatearen inguruko ikerketak eta men’s studies ........................................... 29 

2.2.1. Definizioa, sorrera eta hedapena ....................................................................... 29 

2.2.2. Aurrekariak eta kritikagintza ............................................................................ 31 

2.2.3. Egungo egoera ................................................................................................. 32 



4 

 

2.2.4. Euskal Herrian zer? .......................................................................................... 32 

2.3. Maskulinitate eta feminitate ereduak aztertzen ......................................................... 33 

2.3.1. Maskulinitate eta feminitate ereduen dimentsio soziala eta ardatz nagusiak ...... 33 

2.3.2. Gorputzaren garrantzia ..................................................................................... 36 

2.3.3. Maskulinitate eredu hegemonikoari begira ....................................................... 38 

2.3.3.1. Gizonak (eta maskulinitateak) ere egin egiten dira .................................... 39 

2.3.3.2. Maskulinitate ereduen iraultza: eredu hegemonikoa vs. bestelako ereduak 41 

2.3.4. Feminitate ereduak aztertzen ............................................................................ 41 

2.3.4.1. Edertasunaren ikuskeraren bilakaera Venusen iruditik: deabrutik 

aingerurako bidean ...................................................................................................... 43 

2.3.4.2. Amatasuna: bertutea ala kartzela? ............................................................. 44 

2.3.4.3. Emakumea maitasunaren amarruan ........................................................... 45 

2.3.4.4. Feminitate ereduen iraultza: emakume hegemonikoa vs. emakume berria.. 46 

2.4. Analisirako baliatuko diren kontzeptu zein tresna kritikoak ...................................... 47 

3. Analisia .......................................................................................................................... 48 

3.1. Aztertuko den corpusa eta idazleak .......................................................................... 48 

3.2. Jokin Muñozen Bizia lo (2003) ................................................................................ 50 

3.2.1. Gorputza eta jarrerak ........................................................................................ 51 

3.2.2. Praktikak ......................................................................................................... 53 

3.2.3. Espazioa .......................................................................................................... 56 

3.2.4. Egiletasuna ...................................................................................................... 58 

3.3. Iban Zalduaren Etorkizuna (2005) ............................................................................ 59 

3.3.1. Gorputza eta jarrerak ........................................................................................ 60 

3.3.2. Praktikak ......................................................................................................... 62 

3.3.3. Espazioa .......................................................................................................... 64 

3.3.4. Egiletasuna ...................................................................................................... 65 

3.4. Xabier Montoiaren Euskal hiria sutan (2006)........................................................... 66 



5 

 

3.4.1. Gorputzak eta jarrerak ...................................................................................... 66 

3.4.2. Praktikak ......................................................................................................... 70 

3.4.3. Espazioa .......................................................................................................... 73 

3.4.4. Egiletasuna ...................................................................................................... 74 

3.5. Ur Apalategiren Fikzioaren izterrak (2010) .............................................................. 75 

3.5.1. Gorputzak eta jarrerak ...................................................................................... 76 

3.5.2. Praktikak ......................................................................................................... 79 

3.5.3. Espazioa .......................................................................................................... 82 

3.5.4. Egiletasuna ...................................................................................................... 83 

3.6. Eider Rodriguezen Bihotz handiegia (2018) ............................................................. 84 

3.6.1. Gorputzak eta jarrerak ...................................................................................... 85 

3.6.2. Praktikak ......................................................................................................... 88 

3.6.3. Espazioa .......................................................................................................... 90 

3.6.4. Egiletasuna ...................................................................................................... 90 

4. Ondorioak...................................................................................................................... 91 

5. Bibliografia .................................................................................................................... 97 



6 

 

 

0. Sarrera 

 

Master amaierako lan honetan, euskal literaturaren historia eta kritikaren 

esparruan orain artean ikerketa akademiko gutxi izan dituen arloa, hots, XXI. mendeko 

euskal ipuingintza saritua aztertuko da. Corpusaren justifikazioa zehazten dugunean 

ikusiko den modura, “saritua” diogunean, XXI. mendean euskal literatur sisteman ospe 

handiena duen saria, Euskadi Literatur Saria, irabazi duten ipuin liburuez ari garela 

zehaztu beharko genuke. Gure analisian, kulturari begira jarriko gara, gizarteko 

subjektibitate ereduen inguruan hausnartu ahal izateko. Izan ere, adituek diotenez, 

literatura, filosofiarekin batera, egitura sozialen arteko dialektikan sortutako eraikuntza 

omen da (Puleo, 2000: 67); Apalategiren (2010) hitzetan, “Hitzak arantzak dira, 

esaldiak muturrekoak, literatura mehatxu bat” (2010: 52). Hau kontuan izanik, egokia 

bezain interesgarria iritzi diogu literaturatik, eta zehazki ipuingintzatik, gizarte 

eraikuntzan sartu-irten bat egiteari. Mendebaldeko kulturetan, gainera, sistema 

patriarkala, besteak beste, literaturaren bitartez transmititu da (Carabí, 2000: 15), eta 

susmoa dugu azterkizun dugun corpusean, idazleen estilo, hitz eta istorio handien 

atzean, identitate ereduen eskema anitzak aurki ditzakegula, eskema horiek 

patriarkatuak ezarritakoaren araberakoak izan zein ez.  

Ikerketa lan honen lehen helburua, hortaz, euskal ipuingintza garaikidearen 

erretratu bat egitea da, bilakabidearen eta (euskal) sistema literarioan duen lekuaren 

berri emanez. Izan ere, argudiatzen saiatuko garenez, gutxi izan dira genero hau ikerketa 

esparrura hurbildu dituzten lan akademikoak, eta hutsune akademiko horren aurrean, 

ikuspegi bateratu bat ematen saiatuko gara. Zeintzuk dira ipuingintzak berezko dituen 

ezaugarri formalak? Nola defini genezake genero hau? Zer leku du egungo euskal 

sistema literarioan? Eta euskal instituzioaren promozio bideetan? Era honetako galderei 

erantzutea da gure helburuetako bat lan honetan. 

Bestalde, azpimarratu dugun bezala, egungo gizartean indarrean dauden 

subjektibitate ereduen azterketa ere egin nahi dugu, hots, maskulinitate eta feminitate 

ereduena, literaturan arnas harturik. Horretarako, diziplinarteko hurbilpena izango da 

landuko dena, eta geure egingo dugu kritika eta teoria feministetan, ikasketa 

kulturaletan, gorputzaren inguruko teoria sozialean, men’s studies delakoan, 

narratologian eta abarretan oinarritutako marko teoriko-epistemologikoa. Bigarren 



7 

 

helburu nagusia, hortaz, honakoa da: literaturaren analisitik gizartean indarrean dauden 

diskurtso eta praktiken irakurketa bat egitea. 

Azterkizun dugun corpusa bost ipuin-liburuk osatzen dute, kronologikoki, 

hurrenez hurren, Jokin Muñozen Bizia lo (2003); Iban Zalduaren Etorkizuna (2005); 

Xabier Montoiaren Euskal hiria sutan (2006); Ur Apalategiren Fikzioaren izterrak 

(2010) eta Eider Rodriguezen Bihotz handiegia (2017). Corpusa aukeratzeko unean, 

euskal literatura instituzioak XXI. mendean saritu dituen ipuin-liburuetan jarri dugu 

arreta, eta hori kontuan izanik, Euskadi Literatur Saria irabazi dutenak barnebildu dira, 

euskal literatur sistemako sari garrantzitsuena izaki.  

Guztiarekin ere, Joan Mari Torrealdairen testuak (1977) dioskunez “Azken hitzik 

esateko asmorik gabe dator liburua. Euskal kulturaren azterketa kolektiboan ekinaldi bat 

nahiko luke izan” (Torrealdai, 1977: 67), eta hori bera espero dugu gure ikerketa-lan 

honekin ere, askoren artean euskal kulturaren beste irakurketa bat eskaintzea. 

1. Ipuingintza 

1.1. Definizio baterantz 

 

Ezagunak dira urteetan zehar genero narratiboak bere baitan hartzen dituen ipuin 

eta eleberriaren artean azpimarratu izan diren desberdintasunak. Cortazarren hitzak 

gogoratuz, nobelek puntuz puntu irabazten ei dute konbatea; ipuinek kolpe bakarrez 

(Cortazar, 1970: 406). Quiroga-ren (1925) esanetan, berriz, ipuina betegarririk ez duen 

nobela bat baino ez da (VIII. atala). Poek ere, bere aldetik, nobelaren eta ipuinaren 

arteko aldeaz ohartuta, ipuina goreneko genero literarioa dela azpimarratu zuen, jende 

gehienaren ustearen kontra (Bartolomé, 2009: 74). García Márquez ere ez zen atzean 

gelditu eta idazketa igeltsero lanekin konparatu zuen: nobela bat egitea adreiluz adreilu 

pareta bat eraikitzearen pareko da; ipuin bat egitea kofratu bat egitearen pareko (Tedio, 

2011: 58). Baina, zer da egiazki nobela eta ipuina bereizten dituen zera hori? Ipuin 

esaten denean, zertaz ari gara? Nola defini daiteke genero hau? 

Gurean Anjel Lertxundik  (1982) adierazi legez, ipuin terminoa euskaraz anbiguoa 

da, batetik, ahozko ipuin tradizionalak izendatzeko erabiltzen baita, eta aldi berean, 

ipuin modernoa izendatzeko (1982: 40). Horrekin batera, Alvaro Rabellik (2011b) 

dioskunez, oraindik orain hiztegietan ipuina haurrentzako genero gisan definitzen da 

(2011b: 16). Harluxet hiztegi entziklopedikoa kontsultatuz honako definizioa dagokio 



8 

 

mintzagai dugun generoari: “Prosan idatzitako fikziozko narrazio-lan laburra, bereziki 

alegiazko gertaerak kontatzen dituena eta umeei zuzendutakoa dena.” 

(http://www1.euskadi.net/harluxet/). Dakusagunez, umeei oso lotuta definitu den 

generoa dugu, eta arrazoi hori dela medio genero txikiagotzat, xumeagotzat, hartu izan 

da. Hau da genero honek aurkitu duen lehen arazoa: estigma.  

Bestalde, definizio guztiek aho batez onartzen duten ezaugarria laburtasuna dugu 

(García, 1999: 234); Paz-en (1999) iritziz, genero honek duen ezaugarri behinena, hain 

zuzen ere. Baina, ipuinen eta nobelen luze-laburraren muga ezartzerakoan, ez da 

adostasunik egon kritikoen artean (Lertxundi, 1982; Mujika Iraola, 1991; Olaziregi, 

2002); izan ere, zenbat orrialdetik aurrera da obra bat nobela? Zenbatgarren 

orrialderaino da ipuina? Hauxe dugu generoak duen bigarren arazoa, hain zuzen ere. 

Olaziregik (2002) diosku, hamar/hamabost orrialdeko obra bat ezin litekeela eleberritzat 

hartu; era berean, berrogeita hamarreko bat ezin liteke ipuintzat hartu. Hortik aurrera 

kopuru zehatz bat ematea eginkizun zail bat dugu (2002: 51). Rabellik (2011b), ostera, 

bi mila eta hogeita hamar mila hitz arteko tartea ezartzen dio ipuinari (2011b: 23). Poek, 

bestalde, zenbaki zehatzei muzin egin eta ipuin baten luzera eserialdi batekin neurtzen 

du: ipuinak eserialdi bakar batean irakurtzekoa behar du izan (Bartolomé, 2009: 73), eta 

Wolfgang Kayser ere iritzi berekoa da, ipuinak sesio bakar batean kontatu beharko 

liratekeela adieraziz (Kayser, 1985 apud Aguinaga, 1999: 50). Laburtasunarekin lotuta, 

esan beharra dago, urtez urte ipuina laburtzen joan bide dela, eta horren erakusgarri 

ditugu sortu diren ipuinaren aldaera anitzak: ipuin laburrak (mila eta bi mila hitz arteko 

luzera); ipuin oso laburrak (berrehun eta mila hitz artekoak); eta mikroipuinak 

(ipuinaren muturreneko egoera izaki, hitz bat eta berrehun hitz artekoak) (Howe, 1983 

apud Rabelli, 2011b: 23-25). 

Rabellik (2011b) azpimarratzen duenez, ipuingintza definitzerako orduan dagoen 

beste arazo bat genero honek duen hibridaziorako gaitasuna litzateke (2011b: 17). Izan 

ere, bere egiten ditu beste genero batzuei lotu zaizkien ezaugarriak, dela nobelak 

dituenak, dela poesiak (Aguinaga, 1999: 51; Villanueva, 1988 apud Aldekoa, 2008: 

325). Hibridazio honen adibide ditugu, esaterako, Short Story Cycle (Mann, 1989) 

deritzoten ipuinen aldaera (ikus. § 1.2.3.5). Beste generoekin izan ditzakeen 

antzekotasunek edozein muga jartzea zailtzen dute. Honen aurrean, eta aipaturiko 

ezaugarriak kontuan hartuz, hau da Rabellik (2011b) proposatzen digun definizioa 

aztergai den generorako: “ipuina genero moderno eta garaikidea dugu, inoiz  baino 

http://www1.euskadi.net/harluxet/


9 

 

garaikideagoa, narratiba laburrari dagokiona, autonomoa bai, baina bestelako generoen 

ezaugarriak bere egiteko erraztasun handia duena eta olerkia hainako iradokitzailea” 

(2011b: 17). 

Genero modernoa dela diosku aipatu adituak, eta modernotasun hori Edgar Allan 

Poe idazle estatubatuarrari zor zaio, berak ezarri baitzuen ipuin modernoaren lehen 

eredu klasikoa gainontzeko literaturetan (Aguinaga, 1999: 49; Bartolomé, 2009: 70; 

Rabelli, 2011b: 18; Tedio, 2011: 53). Poek hasi zuen bidetik jarraitu zuten egun 

eredugarritzat hartzen diren zenbait idazlek, eta horien bitartez garatu zen aztergai 

dugun generoa, egun duen konplexutasuneraino. Idazle esanguratsu horien artean Anton 

Txekhov, Khaterine Mansfield, Sherwood Anderson, James Joyce, Ersnest Hemingway, 

Franz Kafka, Jorge Luis Borges eta Julio Cortazar aipa genitzake, besteak beste.  

Moderno deitu dugun ipuingintza honen inguruan teorizatu dutenak ez dira gutxi 

izan. Hasteko, Cortazarren (1970) lana aipatu behar dugu, zeinak genero honi hiru 

ezaugarri nagusi esleitu zizkion, eta euskal ipuingintzan Bernardo Atxagak bere 

Cocteauk izeneko atalean (ik. Obabakoak, 1988) laburbildu zituen: esanguratsua izatea, 

baina ez gaiari dagokionez, ezpada idazlearen estilo eta teknikari dagokionez; 

intentsitatea eta tentsioa. Ipuin batek urtez urte irautearen arrazoia, gainera, honakoa 

litzateke “son aglutinantes de una realidad infinitamente más vasta que la de su mera 

anécdota” (Cortazar, 1970: 6). Ideia hau guztiz legoke lotuta Hemingway-k bere 

ipuingintza azaltzeko erabiltzen duen iceberg-aren teoriarekin; hots, irakurleak ikusten 

duena iceberg-aren punta baino ez da, baina ipuina hori baino askoz gehiago da; ipuina 

iceberg oso bat da, eta ikusten den zatia ipuin horrek eraikitzen duen unibertsoaren 

heren bat baino ez litzateke izango (Calderón, 2006: 98). 

Horacio Quirogak (1925), halaber, garrantzia ematen dio, batetik, esan beharrekoa 

bakarrik esateari, betegarririk gabe, laburtasunaren mesederako (VIII. puntua); bestetik, 

ipuinak, bere ustez, borobila behar du izan, hasiera eta bukaera bikainez osatuta egon 

behar du (V. puntua).  

Poek, ordea, ipuingintzaren ezaugarri nagusia honek sortu behar duen efektua 

dela sinesten du (Aguinaga, 1999: 51; Bartolomé, 2009: 72). Efektu horren morroiak 

lirateke laburtasuna lehenago, eta honekin bat datorren intentsitatea ere. Izan ere, 

ipuinak efektu hori sor dezan, batetik laburra behar du izan, eta bestetik, laburra izateak 

berarekin dakar trinkoa ere izatea. Ezaugarri horren alde agertu zen baita ere Aldecoa 

(Aldecoa, 1973 apud Aguinaga, 1999: 55). 



10 

 

Euskal esparruan egon da teorilaririk aztergai dugun generoaren exijentziez 

hausnartu duenik. Lertxundik (1982) diosku ipuina egituratzen duen ezaugarri nagusia 

sugestioa dela, eta honekin lortzen direla gainontzeko ezaugarriak ere: ipuinak iradoki 

egin behar du, horretarako erritmo arina ezinbestekoa da, eta horrek guztiak testuaren 

luzera ere baldintzatzen du, zenbat eta laburragoa izan, orduan eta erritmo handiagoa 

baitu (1982: 39). Mujika Iraolak (1991) orain artean aipaturiko ezaugarriak barnebiltzen 

ditu bere artikuluan ipuinaz diharduela: ipuin bat hasierako irudi batetik abiatu eta 

garatu behar da; hasiera eta bukaera bikainez osatuta, ipuinak laburtasunean 

iradokitzailea izatea bilatu behar du, esplizitatzen ez dena esplizitatzen dena bezain 

garrantzitsua izateraino (1991: 307). Iradokitzeaz dihardugula, aipatu teorikoek ez ezik, 

euskal tradiziotik at ere, bada bertute hau ipuinaren ezaugarri  nagusitzat hartzen duenik 

ere, hala nola Aguilar e Silvak (Aguilar e Silva, 1986 apud Aguinaga, 1999: 50). 

Hala ere, Garcíak (1999) beste urrats bat ematen du eta azpimarratzen, ipuinak ez 

direla aipatu ezaugarrien bitartez definitzen, ezpada eraikitzen: “No es que se 

caracterice por la brevedad y la economía de medios, sino que esos elementos lo 

constituyen instrumentalmente, se convierten en su estructura, lo hacen cuento, son 

el cuento mismo (…) (1990: 263). Alegia, ipuina ez da berez laburra edo intentsitatez 

betea, edo aglutinatzailea; ipuina laburtasun horrek, intentsitate horrek eta aglutinazio 

horrek eraikitzen duelako da ipuin. 

Aurreko guztia kontuan hartuz, esan genezake, hortaz, lehen-lehenik ipuinaren 

definizio bat ematea ez dela eginkizun erraza. Bigarrenik, definizio bat eman beharko 

bagenu, argi dago aipatu ezaugarri zein hurbilpenak jasotzen dituen definizio bat izan 

beharko duela, anitzak baitira teorikoen usteak. Hori dela eta, Aguinagak (1999) 

darabilen definizioa geure egingo dugu, aurreko ezaugarri zein hitz guztiak barnebiltzen 

dituela iruditzen baitzaigu: 
 

En nuestra opinión el cuento es una pequeña pieza literaria con principio 

y fin en sí mismo; la piedra de toque del verdadero cuentista reside en saber 

someter la narración de un proceso novelable a una disposición restrictiva, que 

sin dañarlo le dé autonomía, coherencia y tensión; en su corta extensión no cabe 

que despierte nuestro interés por una gran serie de hechos que excederían su 

contextura; en su prieta densidad, tampoco puede interesarnos sólo por su forma 

expresiva. Ha de unir amabas dimensiones (Aguinaga, 1999: 55). 



11 

 

1.2. Euskal ipuingintzari begira 

1.2.1. Aurrekariak eta egungo ikerketaren egoera 

 

Euskal literaturaren historia eta kritikaren esparruan orain artean ikerketa 

akademiko gutxi izan dituen arloa, euskal ipuingintza saritua, jarri nahiko genuke 

ikerketa-lan honen erdigunean. Jon Kortazarren (2011) hitz hauek ondo laburtzen dute 

azterkizun dugun generoaren ikerketaren egoera: “gutxi aztertu baita ipuingintzaren 

itzalek euskal literaturan izan duten alde joria, batez ere kontuan generoaren izaera era 

zabal eta oparoan hartu denean” (2011: 11). Alde batetik, euskal ipuingintzaren 

azterketa akademikoen urritasuna azpimarratu arren, beste aldetik, aditzera ematen du 

euskal literaturako genero berantiarrena izanik ere, genero horrek eskaintzen dituen 

aplikazio eta harrera kritiko zabal eta askotarikoak aintzat hartzekoak direla. Beraz, gure 

ikerketak, neurri  oso apalean bada ere, euskal literaturaren kritika akademikoan dagoen 

hutsunea konpondu nahiko luke, euskal literaturaren historiografia garaikideak etengabe 

azpimarratu dituen generoaren berritasuna eta garrantzia bere lekuan jarriz.  

Ikergaiaren aurrekariei dagokienez, Rabelliren “Gaurko euskal ipuingintzaren 

historia. 1983-2003” (2011b) kapitulua nabarmendu behar da, zeina, hainbat adituren 

artikulurekin batera, Egungo euskal ipuingintzaren historia (2011) obran barnebiltzen 

den. Nahiz eta ez den historia lan jori bat bere horretan, Rabellik (2011b) euskal 

ipuingintzaren erretratu ahalik eta zabalena biltzea helburu izanik, euskal ipuingintzaren 

hurbilpen historiografiko labur bat eskaintzen du, beti ere, generoa baldintzatu duen 

testuinguru soziohistorikoaren argitan. Hala ere, kontuan izanik XXI. mendeko 

hastapenetara soilik iristen dela eta lanak 94 orrialde dituela, azterkizun diren hainbat 

alderdi sakontasun kritiko-metodologiko handiegirik gabe aztertuz, XX. mende 

amaierako euskal ipuingintzara eginiko hurbilpen gisara hartu behar da, eta motz 

gelditzen da, batez ere, euskal ipuingintza garaikidearen erretratu bat osatu nahiko 

bagenu. Zinez izan zen 80ko hamarkada euskal ipuingintzaren hamarkada? Izan ere, zer 

gertatzen da 90eko hamarkadaz geroztik ugaltzen hasi diren ipuingintzen estilo eta 

tipologia anitzekin? Idazle berriekin? Joera garaikideekin? Galdera hauek erantzun gabe 

geratzen dira eta egun ipuingintzaren generoak duen hutsune akademikoa salatzen dute. 

Bestalde, hurbilpen kritikoen urritasunaren aurrean, gurean hainbat ikerlarik (ik. 

Olaziregi & Otaegi, 2019) azpimarratu dute bestelako literatur lanak, hala nola, ipuinen 

antologiak, literaturaren ideia eta poetiken bilakaerak aztertzeko ere baliagarri 



12 

 

suertatzen zaizkigula; izan ere, euskal literaturaren gaineko pretzeptiba garaikideak 

urriak baitira gurean. Antologiei erreparatuz, hortxe genituzke, esaterako, euskal 

ipuingintza modernoa biltzen duten: Euskal ipuinen antologia bat (Aldekoa, 1993); 

Bizkaiko euskal idazleen ipuingintza modernoa (Rabelli, 2005), Mende berrirako 

ipuinak (Olaziregi, 2005), edo garaikideagoa dugun Eskuko ekipajea. Euskal ipuin 

modernoen antologia (1963-2018) (Egaña, 2020). Aurrekoarekin bat, gai, tematika 

edota idazle jakinetan oinarrituriko antologiei dagokienez, honako hauetan eskaintzen 

diren hitzaurre analitikoak ere aipagarriak zaizkigu, nola edo hala euskal ipuingintzaren 

ingurukoak aipatzen diren aldetik: Bakarrizketan (2001); Gorroto haut (2002); Begiz 

jotako ipuinak (2003), Haginetako mina (2008), Zalduaren Ipuinak. Antologia bat 

(2010), Mecanografiak (2018). Erdaretara itzulitako ipuin antologiak ere ezin ditugu 

ahaztu, hala nola, Olaziregi (2004), Ayerbe (2014) eta Emekiro (2011), besteren artean.  

Ikerketa beregainen artean nabarmentzekoak dira, batetik, Harreraren Estetikatik 

landutako Olaziregiren doktore tesi lana (1998); eta bestetik, Aitzpea Azkorbebeitiaren 

(1998), Kortazarren (2005b), eta Rabelliren (2011a) artikuluak. Garaikideagoak ditugu 

norabide kritiko baten arabera egindako euskal ipuinen azterketak, hala nola, memoria 

ikasketen ikuspuntutik egindakoak, horietan euskal ipuin-liburuak eta ipuin solteak 

aipatzen direla kontuan izanda, hein handi batean, euskal ipuingintzaz ere dihardutela 

generrake: Ayerberen lanak aipagarriak zaizkigu (2016; 2019), ipuingintza erdigunean 

jartzen baitute. Honekin batera, ezin ahaztuzkoa dugu Olaziregik, Ayerberekin 

elkarlanean idatzitako kapitulua (2016) (ik. Moszczynska Dúrst (ed.), 2016). Memoria 

ardatz duten euskal ipuingintzaren iruzkinekin jarraituz, Kortazarren artikulua ere 

(2009) aipatu beharko genuke, Gerra Zibila baitu hizpide.  

Bestalde, www.ipuina.eus webgunea ere aipatu behar da, Koldo Izagirreren 

gidaritzapean XX. mendeko egile eta ipuin esanguratsuekin batera, egile eta obra ez 

hain ezagunak bilduz: “aniztasun horren izpi batzuk eskaini nahi ditugu, apurka bada 

ere ikuspegi orokor eta osatu samar bat hartu ahal izan dezagun gure genero bihurriaz” 

(https://www.ipuina.eus/zer-den-ipuina-eus/).  

Aipaturikoa kontuan izanda, ikusi dugu euskal ipuingintza ez duela askorik 

aztertu euskal esparru akademikoak, eta are gutxiago euskal ipuingintza garaikidea.  

1.2.2. Euskal ipuingintzaren bilakaera eta historia 

 

http://www.ipuina.eus/
https://www.ipuina.eus/zer-den-ipuina-eus/


13 

 

Euskal literaturara beranduen iritsi den genero modernoa dugu euskal ipuingintza; 

hala ere, jarraian argudiatzen saiatuko garenez, azkarren garatu den generoa ere bada, 

hamarkada bi aski izan baititu, dela idazleek, dela argitaletxeek generoarekiko 

kontzientzia hartzeko. Euskal ipuingintza moderno bezala ezagutzen den lehen obra 

Anjel Lertxundiren Hunik arrats artean (1970) ipuin-liburua dugu: “Harrezkero, 

ipuingintza, narratibaren barruan, helduentzako literatur genero autonomo moderno eta 

landua bilakatu da.” (Rabelli, 2011b: 28).  

Garai horretako euskal sistema literarioaren egoerari erreparatuz, berritasunek 

ezaugarritzen duten hamarkada dela generrake. Batetik, nobelari dagokionez, Txomin 

Agirrek landu zuen ohituraren eta idilioaren eleberrigintza guztiz irauli zuten lanak 

argitaratu ziren 60ko eta 70eko hamarkadetan, hala nola Txillardegiren Leturiaren 

egunkari ezkutua (1957) nobela existentzialista, edo Noveau Roman estetikatik 

ondutako Saizarbitoriaren Egunero hasten delako (1969) eleberria, besteak beste. 

Aipatu lan hauen ondorioz, euskal eleberria tematikoki eta teknikoki eraberritu egin zen, 

eta nobela modernorantz egin zuen salto ohiturazko euskal eleberria atzean utziz 

(Aldekoa, 2008; Olaziregi, 2002; Rabelli, 2011b). 

Bestetik, mintzagai dugun hamarkadan euskara normalizatzeko eta arautzeko 

beharra ikusi zuten. 1968an sortu zen ofizialki egungo euskara batua, eta honekin 

batera, lehenengo ikastolak, euskalduntze alfabetatze mugimenduak ugaritu ziren. 

Gizartean ez eze kulturan ere hizkuntzaren aldeko berrikuntzek hautsak harrotu zituzten, 

euskal kulturaren aldeko zenbait egitasmo abiarazi baitzituzten: Ez dok amairu taldeak 

euskal kantagintza modernoa sustatu zuen; euskal argitaletxe berriak sortu ziren (Etor, 

Gero, Lur, etab.) eta aldizkariak ere ez ziren atzean gelditu (Jakin, Zeruko Argia, 

Anaitasuna, etab.) (Kortazar, 2000: 142). 

 Euskal literatura jarduera autonomo bezala 1950ean instituzionalizatu bazen ere, 

Olaziregik (2002) dioskunez, 70eko hamarkadan hasitako berrikuntzek gailurra jo zuten 

80ko hamarkadan, eta hor garatu zen guztiz euskal literatura sistema bezala (2002: 15). 

Azken hamarkada horretan garapenerako baldintza soziohistoriko egokienak aurkitu 

zituen euskal literaturak, eta argitaletxeak, sorkuntza literariorako diru-laguntzak eta 

sariketak ugaltzearekin batera, dinamika modernoago batean abiatu zela esan genezake 

(idem). Dakusagunez, euskal eleberri modernoaren sorrerari eskutik helduta sortu den 

generoa dugu euskal ipuingintza, bai garaiari dagokionez, baina, baita estetikei eta 

joerei dagokienez ere (Rabelli, 2011b: 30). Honekin bat, gainera, Rabellik (2011b) 



14 

 

diosku aztergai dugun generoa berantiarra izatea gainontzeko genero literario 

modernoen berantiartasunari baino ezin diogula egotzi,  XIX. mendetik egunera arte 

genero guztiak, salbuespenik gabe, astiro garatu baitira, eta modernitatea bera ere 

berandu iritsi baita gurera (2011b: 28). Hortaz, nabaria da euskal eleberri modernoaren 

sorrerak eta euskal ipuingintza modernoarenak badutela loturarik.  

Euskal ipuingintza modernoa, ordea, ez zen hutsetik sortu. Aitzindarietan lehena 

XIX. mendean garatu zen ipuingintza mota litzateke. Genero hau, egun ipuingintza 

bezala ulertzen dugunetik urrun, ez zen genero independente bezala ondu, ezpada beste 

genero narratibo labur batzuekin batera. Hastapenetako molde hau, gainera, ohiturazko 

estetikatik garatu zen, eta apenas izan zuen ekoizpenik eta garrantzirik. Ordea, 

modernitateko estetiketatik hurbilago legokeen ipuingintza garatzeko, ezinbestekoak 

izan ziren gerraosteko zenbait idazlek egin zituzten ekarpenak. Gerraostean, gerrak 

hautsitako literatura berregin nahi izan zen, horretarako, batetik, hizkuntza garbizaleari 

bizkarra eman zitzaion, eta bestetik, Europako joera ideologiko zein literario 

garaikideekin bat egin nahi izan zuten, askotariko generoak landuz, alegia, Sarasolak 

(1971) “plurienpleo literario” deritzona (1971: 70). Berrikuntza hauekin, euskal 

literatura modernitatearen bidetik abiarazi zuten, eta ipuingintza ere ez zen atzean 

gelditu. 

Ipuingintza garaikidearen aitzindari lanetan aldizkarien garrantzia 

nabarmentzekoa da, 50eko eta 60ko hamarkadetan sortutakoetan aurkitu baitzuen 

ipuingintzak garatzeko espazio nagusia. Guztien artean Pott Bandaren (1978-1980) 

eragina aipatzen da, modernitatearen eta postmodernitatearen arteko eztabaida ekarri 

baitzuen gurera, eta Rabelliren (2011b) hitzetan, Europako eta Amerikako literaturara 

begira jarri euskal sistema literarioa (2011b: 55).  

Garai horretan ondutako lan garrantzitsuenak honakoak izan ziren: Martin 

Ugalderen Iltzailleak (1961); Jean Etxepareren Mendekoste Gereziak eta beste (1962); 

Gabriel Arestiren Ipuinak (1979) eta Jon Miranderen Gauez parke batean-ipuin 

izugarriak (1984) (Rabelli, 2011b: 31). Aipatu lanek nahiz eta euskal sistema literarioan 

indar handirik ez izan, ezin ukatuzko garrantzia dute ipuingintza genero modernoari 

dagokionez, ohiturazko estetika atzean utzi eta, nork bere bidetik eta estilotik, 

modernitateari ateak ireki zizkiotelako. Hala ere, guztietan ere aipagarriena Ugalde 

litzateke; izan ere, Rabelliren (2011b) hitzetan, “Harena izan zen ipuingintza 

garaikidean koka zitekeen lehenengo bilduma, urteetan bakarra, gainera. Horri esker, 



15 

 

Ugaldek erakutsi zuen ipuina izan zitekeela lan literario moderno oso baten ardatz 

nagusia.” (2011b: 33).  

Euskal ipuingintza modernoaren lehen hamarkadan, esan bezala Lertxundiren lana 

(1970) hartzen da mugarritzat, zeinak Hego Amerikako errealismo magikoaren eta 

absurdoaren literaturaren ezaugarriak dituen. Badira Lertxundiz gain nabarmentzekoak 

diren zenbait izen, Mikel Zarate; Luis Haranburu; Patxi Zabaleta; Koldo Izagirre; 

Kaxildo Alkorta; Xabier Kintana eta Gotzon Garate, besteak beste. 

Ipuingintzarentzat 70eko hamarkada sortzeko, hasteko eta esperimentaziorako 

garaia izan bazen, 80ko hamarkada, euskal sistema literarioan gora egiteko sasoia izan 

zen. Urte hauetan generoarekiko kontzientzia hartu zuten idazleek, nazioartean 

ipuingintzak arrakasta izan zuen, lehiaketak ez eze eskoletako eskaria ere ugaritu zen 

eta argitaletxeek generoaren alde egin zuten (Rabelli, 2011b: 52). Esan genezake 

hamarkada bat aski izan zuela ipuingintzak ekoizpenaren osotasunaren % 8 izatetik, 

gehien garatu zen generoa izatera pasatzeko. Kantitatez ez eze, kalitatez ere gailurra jo 

zuela erakutsi dute argitalpenek, hamarkada horretakoak baititugu Bernardo Atxagaren 

Obabakoak (1988) euskal obra entzutetsu eta sarituena, eta Joseba Sarrionandiaren 

Narrazioak (1983) loriatsua (Rabelli 2011b: 13). Garai honetan batez ere joera 

fantastikoa nagusitu zen, nahiz eta estilo, teknika nahiz estetika anitzek ezaugarritzen 

duten hamarkada izan. Garai honetakoak ditugu aipatutako Atxaga eta Sarrionandiaz 

gain, Joxemari Iturralde, Inazio Mujika Iraola, Juan Luis Zabala, Koldo Izagirre, Mikel 

Antza, Hernandez Abaitua, Arantxa Urretabizkaia, Josu Landa, Joxemi Zumalabe, 

Mario Onandia, eta Laura Mintegi.  

Ordea, 90eko hamarkadan euskal sistema literarioan behin oinarriak ezarrita, 

sistema militantea izateari utzi eta merkatuaren jokoan sartu zen. Merkatu horren arauek 

generoak hierarkikoki antolatu zituen, eta eleberria jarri erpinaren puntan, 

ipuingintzaren kalterako (Aldekoa, 2008: 326; Rabelli, 2011b: 75; Zaldua, 2002: 20). 

Idazleek kanonizazioaren izenean balio axiologiko handieneko generoak landu zituzten 

(ikus. § 1.2.3), eta ondorioz, ipuingintza, aurretik zekarren erritmoa moteldurik, ahuldu 

egin zen. Hamarkada honetan, gainera, estetika errealista nagusitu zen, eleberria 

kontsideraturik hau garatzeko genero aproposena (Apalategi, 2001: 45).  

Hauek dira hamarkada  horretako izen garrantzitsuenak: Arantxa Iturbe; Karlos 

Linazasoro; Edorta Jimenez; Jon Arretxe; Xabier Montoia; Harkaitz Cano; Jabier 



16 

 

Cillero; Anjel Lertxundi; Aitor Arana, Pilar Cristobal, Juan Karlos Merino, Rafa Ugalde 

eta Jose Luis Otamendi.  

Genero ikuspegi batetik, esan genezake Linda White-k (1996) bere tesi lanean oro 

har euskal literaturaren historiez esandakoak, aztergai dugun euskal ipuingintzaren 

historietara ere ekar ditzakegula; hots, ikuspegia guztiz dela andozentrikoa. Berriena 

dugunetik hasita, Rabelliren (2011b) historiari dagokionez, ikus dezakegu 70eko 

hamarkadan ez dela emakumezko idazlerik aipatzen; 80ko hamarkadan aipatzen diren 

13 idazletik bi dira emakumezkoak (% 15), Arantxa Urretabizkaia eta Laura Mintegi; 

eta 90eko hamarkadan nabarmentzen diren 13 izenetatik bi direla emakumeak (% 15) 

Arantxa Iturbe eta Pilar Cristobal. Aldekoaren Euskal literaturaren historia (2008) 

lanean ere, Atxagaren Obabakoak (1988) lanetik gaur egun arte, ipuingintzan 

diharduten 15 idazletik emakume bakarra aipatzen da, Arantxa Iturbe (% 7). 

Kortazarren Euskal literatura XX. mendean (2000) lanari erreparatuz, aipatzen diren 14 

ipuingiletik bi dira bakarrik emakumezko idazleak (% 14), Yolanda Arrieta eta Arantxa 

Iturbe. Ibon Sarasolaren Euskal literaturaren historia (1971) lanean ere antzeko egoera 

aipa genezake, nabarmentzen diren 7 ipuingiletik guztiak baitira gizonezkoak; eta 

Gabilondok ere gisa berean dirau Nazioaren hondarrak. Euskal literatura garaikidearen 

historia postnazional baterako hastapenak (2014) obran, ez baitu ipuingintzan 

diharduen emakumezko idazlerik aipatzen. 

Olaziregik erakutsi duenez (2002), emakume idazleen inguruan eginiko zerrendek 

egoera bera erakusten digute. Izan ere, Juan Luis Zabalak 1995az geroztik Egan 

aldizkarian argitaratutako ipuingintzaren inguruko zerrendetan antzeman daitekeenez, 

1995ean 19tik 2 dira emakumeak (% 11); 1996an 20 idazletik bat ere ez; 1997an 10etik 

bat ere ez; 1998an 11tik 5 (% 45); 1999an 15etik bakarra (% 6,7) eta 2000an 24tik 7 (% 

29) (Olaziregi, 2002: 19).  

1.2.3. Euskal sistema literarioa eta ipuingintza 

 

Esan ohi da, zenbait aldagaik parte hartzen duten sistema soziokultural bat dela  

literatura (Olaziregi, 2002: 13). Areago, ikuspuntu funtzionalistatik hau ere, Itamar 

Even-Zoharrek (1990) literatura sistema bezala ulertzeak ondorio garrantzitsuak dituela 

adierazten digu, ikuspuntu sinkronistak esleitzen dizkion estatikotasun eta 

homogeneotasunarekin hausten baitu dinamismoaren eta heterogenotasunaren argitan 

(Even-Zohar, 1990: 3). Literatur sistemaren teoria honi Polisistemen Teoria deritzo 



17 

 

(idem). Hurbilpen honetan, sistemak hierarkikoki antolatuta daude, baina, botere posizio 

hori dinamikoa da, sistema bateko elementuak uneoro baitaude norgehiagoka, nor 

erdiguneaz baliatu, nor periferiaz (Even-Zohar, 1990: 6). Halaber, ikuspuntu honetatik, 

literatura ez litzateke sistema beregain konplexu bat soilik, ezpada sistema handiago eta 

konplexuago batean dagoen sistema txikiago bat, esaterako, sistema kulturalaren 

barnean dagoena, edo merkatu sistemaren mende dagoena. Azken sistema honi heltzen 

dio Even-Zoharrek (1990) Jakobsonen eskema berreraikitzeko, eta literatur sistema bai 

eta bertako tenkak aztertzeko. Gauzak horrela, literatur sistema produzitzaile (egile) 

batez dago osatuta, zeinak kontsumitzaileei (irakurle) produktua (liburua) idazten dien. 

Produktuaren merkaturatzea baina, instituzioak ez ezik, merkatuak eta errepertorioak 

berak arautzen dute (Kortazar, 2002: 18). 

Bourdieuk (1995) ere azalbide hau erabiliz deskribatzen du (literatur) sistemaren 

funtzionamendua: “Literatur lan edo genero baten esanahia eta balioa aldatu egiten da 

ekoizle eta kontsumitzaileek eskura dituzten aukeren eta balizkoen unibertsoa aldatzen 

denean” (Bourdieu, 1995 apud Egaña, 2014: 277). Bourdieuren (1995) hurbilpenak, 

hortaz, sistema bertako elementuen eta gatazken emaitza dinamiko bezala azaltzen du, 

zeinetan generoa bera ere modu horretan hierarkizatzen den. Azalbide horri axiologia 

deritzote adituek (idem). 

Euskal literaturari dagokionez eta aztergai dugun generoari begira, Egañak (2014) 

diosku kategoriarik axiologikoenetakoa nobela dela, eta ipuingintzak honen ondoan 

bigarren mailako lekua duela (2014: 288). Jarraian, euskal literatur sistemaren 

merkatuan parte hartzen duten elementuei errepaso bat egingo diegu, ipuingintzak duen 

lekuaz hausnartu ahal izateko. Ezer baino lehen, esan beharra dago askotan ipuingintza 

nobelarekiko konparazioan aztertu dugula, “nobelarekiko oposizioz eta harekiko 

dependentzian definitzen eta baloratzen den” (Egaña, 2014: 292) generoa baita aztergai 

duguna. Honekin batera, esan nahiko genuke jakitun garela jarraian datozen zenbaki eta 

portzentaiek ez dutela sistema oso baten berri ematen; izan ere, zer gertatzen da 2000tik 

aurrera argitaratu diren lanekin? Zer gertatzen da promozio bide diren antologiekin? 

Azokekin? Argitaletxeekin? Zer gertatzen da ipuin-liburuen produkzioaren zenbatekoa 

nobelena baino altuagoa izan den urte horietan? Zergatik gertatu da hori? Eraginik ote 

du ipuingintza generoaren bilakaeran? Alderdi eta galdera hauek guztiak erantzun gabe 

geratzen dira, hauek guztiak argitzeak berak lan honen lerro guztiak hartuko 

lituzkeelako.  



18 

 

1.2.3.1. Produzitzaileak 

 

Produzitzaileek ekoitzi dutenari erreparatzeko arakatu dugun datu basea armiarma 

webguneko “Literaturaren zubitegia” azpiatala izan da1. Honetan, 991 idazle eta 4.716 

idazlan daude miatuta, baina, guri fikziozko lanak soilik interesatzen zaizkigunez, eta 

narratibazkoak, nobelaren eta ipuingintzaren inguruko tenkaz dihardulako, horietatik 

420 idazle hartu dira kontuan, hots % 43. Ikusi dugu idazleek oro har, nahiago dutela 

nobelak idatzi ipuin-liburuak baino. Hala ere, esan beharra dago, uste genuenaren 

kontra, bien arteko aldea minimoa dela, nobela soilik ondu dutenak % 36 izan direlako, 

eta ipuingintza soilik landu dutenak % 35. Bietarik idatzi dutenik ere bada, eta kasu 

honetan ere, zenbatekoa aurrekoetatik oso hurbil dago % 29k bi generoak landu 

baitituzte (ikus. Eranskina. Grafikoa 1). 

1.2.3.2. Instituzioa 

 

Instituzioak zer kanonizatu duen (eta zer ez) aztertzeko, batetik euskaraz 

idatzitako euskal literaturaren historia garaikideak kontsultatu ditugu, eta bestetik, 

euskal literaturako sari nagusienak, literaturaren promozio bide diren heinean. 

1.2.3.2.1. Historiak aztertuz 

 

Euskaraz eginiko euskal literaturaren historia garaikideak aztertuz, Ibon 

Sarasolaren Euskal literaturaren historia (1971) aipatuz hasi nahiko genuke. Horretan 

ikusi dugu literatura bat duela aztergai eta ez literatur sistema osoa, ipuingintza ez baita 

aipatu ere egiten ibilbide horretan guztian. “Laugarren partea: autoreak eta obrak” 

deritzon kapituluan bakarrik agertzen zaigu, bi aldiz: lehenengoan, 1945-1964 urteei 

dagozkiela, eta nobelarekin batera aipatzen du. Gainera, autore bakar bat aipatzen du 

ipuinlari bezala, Jean Etchepare (1937-1961). Bigarrenean, ordea azpiatal beregain bat 

eskaintzen dio ipuinari (1971: 142), 1964-1971 urteen bitartean. Hala ere sei autore 

baino ez ditu aipatzen: Gabriel Aresti, Jon Mirande, Dominique Peillen, Jose 

Basterretxea, J. Antonio Letamendia, S. Garmendia eta Anjel Lertxundi.  

Jon Kortazarren Euskal literatura XX. mendean (2000) lanari erreparatuz ere 

antzeko emaitzak ikusi ditugu. Kapitulu bat eskaintzen dio narratibari “80ko 

                                                             
1 Ikus. https://zubitegia.armiarma.eus/  

https://zubitegia.armiarma.eus/


19 

 

hamarkadako literatura: narratiba” (2000: 238-255), eta honen  barnean, “16.1. 

Ipuingintza eta eleberrigintza” izeneko azpiatala. Ordea, ez du bietako batean ere 

generoaren bilakaeraren inguruko informaziorik eskaintzen, ezta ere garai hartako 

euskal sistema literarioan izandako garrantzia aipatzen. Bigarren azpiatal bat ere 

barnebiltzen du Kortazarrek (2000) “1990.urtetik 2000.urtera” (2000: 255-291) 

izenburupean. Atal honetan ipuingintzari espazio handiagoa eskaintzen dion arren, eta 

zenbait izen garrantzitsu aipatuagatik (Atxaga, Sarrionandia, Linazasoro, Iturbe, etab.), 

ez da honen bilakabidearen inguruko ezer deskribatzen.  

Aldekoaren Euskal literaturaren historia (2008) lanean, aurrekoetan baino lerro 

gehiago hartzen ditu ipuingintzak, “Euskarazko ipuina: Bernardo Atxaga, Joseba 

Sarrionandia eta beste” (2008: 308-335) azpiatal beregain bat eskaintzen baitio. 80ko 

hamarkadara egiten du salto, baina, aurretiko ipuingintza modernoaren hastapenetako 

egoerari muzin eginez. Egia da Atxaga eta Sarrionandia, eta beraien ekarpen literarioa 

luze eta zabal deskribatzen digula, gainera, 80ko eta 90eko hamarkadan ipuingintzak 

sisteman zuen egoeran ere sartu irten bat egiten du (2008: 325). Hala ere, Atxagaz eta 

Sarrionandiaz bestelako izenak aipatzerakoan, bakoitzaren ekarpen tematiko eta 

estilistikoetan zentratzen da, batez ere. 

Gabilondoren Nazioaren hondarrak. Euskal literatura garaikidearen historia 

postnazional  baterako hastapenak (2014) lanean, izenburutik bertatik euskal literatura 

postnazionalari begira jartzen gaitu autoreak. Euskal literatura sistema gutxitua delako 

ustea deseraikitzen saiatzen da Gabilondo, eta horretarako, aurretik ekarri ditugun 

zenbait  ipuingileren izenak aipatu aipatzen dituela ikusi dugu, baina, eleberrigile diren 

aldetik, ez ipuingile bezala. Anjel Lertxundi edo Bernardo Atxaga ditugu aipatzen diren 

idazleetako bi, azken honen kasuan Obabakoak (1988) lana ere nobelatzat hartuz (2014: 

46). Kanonizazio prozesuez dihardu hein handi batean aipatu autoreak bere historian, 

autorez autore euskal kulturaren errepresentazio eta alegoria bihurtu diren obren 

errepasoa eginez, baina beti ere eleberrien perspektibatik. 

Hau guztia kontuan izanik, esan genezake, beraz, Rabelliren (2011b) historia 

dugula ipuingintzaren inguruan egin den lan luze eta espezifikoena. Horrek erakusten 

digu, beste alde batetik, 2011ra arte itxaron behar dugula ipuingintzaren inguruko 

ikerketa luzeago bat izateko. 

1.2.3.2.2. Sariak aztertuz 

 



20 

 

Euskal literaturako saririk esanguratsuena den Euskadi Literatura Sariari 

erreparatuz, Eusko Jaurlaritzako webgunean agertzen den zerrenda hartu dugu kontuan2. 

Horretan, ikusi dugu hainbat sari sartzen direla aipatu sariketaren barnean: “Jon 

Mirande” eleberri saria, kontakizun laburren “Kirikiño” saria, etab. Gainera, askotan 

informazioa falta da (1992 eta 1993 urteetan, esaterako). Argitasunaren mesedetan, 

espresuki “Euskadi sari” izena hartu dituzten sariak soilik hartu dira kontuan, eta 1989-

1991ra bitarteko eta 1997tik gaur egunera bitarteko sariak aztertu dira. Eman diren 26 

saritatik 15 nobelentzat izan dira (% 58) eta 6, ordea, ipuingintzarentzat (% 23)3. 

Euskarazko narratibari ematen zaion Kritika Sariari gagozkiola ere antzeko emaitza 

dakusagu, izan ere, eman diren 43 saritatik (1976-2018), 37 nobelarentzat izan dira (% 

86) eta gainontzeko 6ak (% 14), ostera, ipuingintzarentzat. Azkenik, 111 Akademia 

Saria aztertuz, emaitzak are ezkorragoak dira ipuingintzarentzat, eman diren 8 sariak 

(2012-2019), guztiak, nobelarentzat izan baitira (% 100).  

1.2.3.3. Merkatua eta errepertorioa 

 

Merkatuan argitaratzen dena aztertzeko erabili dugun datu-basea Euskal 

Literaturaren Apalategia (ELA)4 izan da. Datu-base honetan agertzen diren urteak 

bakarrik hartu ditugu kontuan, zaharrena 2000. urtea izanik, eta berriena, 2019. Honetan 

ere, “Literatur zubitegian” egin dugun  bezala, eleberria eta ipuingintza aurrez aurre jarri 

ditugu eta bien arteko konparaziotik zenbait datu argigarri atera (ikus. Eranskina. Taula 

1).  

Dakusagunez, 19 urtetan 4 aldiz nagusitu da ipuin-liburuen produkzioa nobelen 

produkzioaren gainetik (% 21); kasu bitan (% 11) bien produkzioaren zenbatekoa 

berdina izan da; eta gainontzeko 13 urtetan (% 68) nobela gehiago argitaratu dira ipuin-

liburuak baino. Datu hauen aurrean, esan genezake merkatuak (ia beti) nahiago izan 

duela nobela bat argitaratu ipuin-liburu bat argitaratu baino. 

Errepertorioa ere guztiz lotuta legoke merkatuak argitaratzen duenarekin. ELAren 

arabera, 2000-2019ra bitarteko errepertorioa 507 nobelaz (% 56) eta 396 ipuin-liburuz 

(% 44) dago osatuta. Horrek erakusten digu idazleek eredu gehiago dutela nobelan 

ipuingintzan baino, alegia, eleberri gehiago argitaratu direla ipuin-liburuak baino. Hala 

                                                             
2 Iturria: https://www.euskadi.eus/informacion/premios-euskadi-literatura-ganadores/web01-a2kulsus/es/  
3 Poesiari lau sari dagozkio (% 15) eta geratzen den % 4a onartu ez zen sari bati. 
4 Ikus. http://ehu.eus/ehg/apalategia/  

https://www.euskadi.eus/informacion/premios-euskadi-literatura-ganadores/web01-a2kulsus/es/
http://ehu.eus/ehg/apalategia/


21 

 

ere, Zalduak diosku (2016) Euskal Herrian, ehunekotan, ipuin-liburu gehiago 

argitaratzen direla inguruko literaturetan baino, hala nola, Madril, Bartzelona, Paris, 

Londres eta New York (2016: 150). Alde horretatik, pentsa genezake, batetik, ipuin-

liburuek gure sisteman balio axiologiko handiagoa dutela, eta bestetik, hortaz, ez direla 

hain emaitza txarrak gurean. Euskal literaturan ipuingintzak gainontzekoetan ez duen 

sendotasuna azaltzeko, hona Zalduak (2016) darabiltzan argudioak: merkatu sistema 

txikiagoa izanik, idazleek hartzen duten arriskuak ez du horrenbesteko pisurik; 

euskararen egoera diglosikoak berak eskaria handitzen du eta askotan ipuin-liburuak ere 

best seller izatera heltzen dira; nazioaren izaera zatikatuari begiratuta, Ipuinaren 

Herrialde bat litzateke gurea, ipuin-liburuak, nobelak ez bezala, zatikatuak izanik, 

hobeto ezkontzen baitira euskal nazioaren izaerarekin (2016: 154). 

1.2.3.4. Kontsumitzaileak 

 

Atal honetako datuak lortzeko, bere mugez jakitun izan arren, Deia egunkariko 

Ortzadar gehigarria kontsultatu dugu, zeinak zenbaki guztietan liburu salduenen 

zerrenda labur bat ekartzen duen. Esan beharra dago aldizkariko iturria Elkar 

argitaletxea dela, hortaz, jarraian aipatuko diren datuak argitaletxe horri soilik dagozkio. 

Bestetik, azpimarratu nahi da 2010etik 2019ra arte arakatu dela, 2010az lehenagoko 

gehigarriak ez ditugulako eskura izan, ez behintzat euskarri elektronikoan. Halaber, 

zailtasunak izan ditugu aldizkariko ale guztiak aurkitzeko, batez ere 2010, 2011, 2012 

eta 2013koetan, hala ere, hilabete guztietan behintzat ale bat lortzen saiatu gara.  

10 urteotako azterketa eginez, ikusi dugu, irakurleek nobela gehiago erosi dutela 

ipuin-liburuak baino. Ordea, bada salbuespenik aleetan: 2011ko urriaren 1eko alean, 

eleberri eta ipuin-liburuen zenbatekoa berdina da (hiruna); 2017ko uztailaren 1eko alean 

ere berdinak dira zenbatekoak (bina); 2014ko apirilaren 18ko alean, ipuin-liburu 

gehiago saldu zirela adierazten da (bi nobela eta lau ipuin-liburu); 2015eko abenduaren 

19ko alean ere gauza bera (bat-hiru); 2018ko martxoaren 3ko (1-2), ekainaren 9ko (0-1), 

irailaren 29ko (1-2) eta urriaren 13koetan (1-2) ere berdin. Oro har esan liteke gehiengo 

handi batek nahiago izan duela nobelak erosi ipuin-liburuak baino. Hala ere, 

iradokitzailea ez eze interesgarria iruditzen zaigu 2018. urtean lau aldiz alderantziz 

gertatzea. Gaude urte honetan ipuingintzak indar handiago izan zuela, baina, ustea 

edozein delarik ere, ikerketa luzeago batean berrestu beharko litzateke. 



22 

 

1.2.3.5. Ipuingintzaren balioaren bilakaera eta egungo egoera 

 

Nabaria da, behintzat 2000tik egunera arte, ipuingintza beti egon dela nobelaren 

mende; baina, noiztik datorkio mendekotasun egoera hau? Izan al da ipuingintza nagusi 

euskal literaturaren historiaren uneren batean? Zergatik izan da bigarren mailako 

nobelarekiko konparazioz? 

Euskal ipuingintza modernoa genero beregain eta moderno bezala onartu zenetik, 

hots, arestian aitortu dugunez, 80ko hamarkadatik, nobelaren morroia izan da (Zaldua, 

2002: 25). Inguruko literaturetan ere honela izan dela adierazten digu Zalduak (2002), 

eta hurrengo hamarkada ere, kritikaren aldetik bederen, nobelaren hamarkada izan bide 

da. Bederen diogu, zeren Zalduak (2002), Lertxundiren baieztapenari jarraiki, 

adierazpen honi buelta ematen dio eta ozen eta argi adierazten “90ekoa ipuinaren 

hamarkada izan da” (2002: 25). Hori ondorioztatzeko aipatu adituak, bai kuantitatiboki, 

eta bai kualitatiboki ere hamarkada horretako ipuingintza oparoa izan zela argudiatzen 

du (2002: 25-26). Argi dago, kontraesankorrak diren baieztapenez osatuta dagoela 

euskal ipuingintza modernoaren inguruko diskurtsoa, eta hori horrela, errebisio eta 

azterketa sakonago baten beharra duela ondoriozta genezake. 

Hala ere, ipuingintzak (ia beti) nobelarekiko izan duen mendekotasuna ez du inork 

ere ukatzen. Hain da hau horrela ezen, delako obra osatzen duten ipuinek zenbat eta 

lotura handiagoa izan nobelarekin, orduan eta estimatuagoa eta baloratuagoa baita 

ipuin-liburu hori. Hortaz, datuek erakutsi dutenez, nobelatik hurbilago dauden ipuin-

liburuek, Short Story Cycle5 bezala ezagutzen direnek (Mann, 1989), harrera hobea dute 

beraien artean loturarik ez duten ipuin-liburuek  baino (Egaña, 2014: 293).  

Egañak diosku (2014; 2020), batetik, umeentzako generotzat hartzeari zor diogula 

morrontza hori (Egaña, 2020: 6). Bestalde, axiologiaren ikuspegitik, merkatu sistema 

                                                             
5 Mann-ek (1989), D.H. Lawrence-n hitzak bere eginez, honela definitzen digu Short Story Cycle delakoa: 

“In Our Time calls itself a book of stories, but it isn’t that. It is a series o successive sketches from a 

man’s life, and makes a fragmentary novel” (1989: ix). Dakusagunez, zatikatutako nobela gisa definitzen 

zaigu, lotura duten ipuinez osatutakoa izaki. Hori dela eta, bi ezaugarri nagusi egozten dizkio aipatu 

adituak: ipuinak buruaskiak dira, baina, era berean, elkarrekin harremanduta daude (1989: 15). 

Lehenagotik ere kritikariak bereizketa horretaz jabetu ziren arren, 70eko hamarkadan hasi ziren 

sistematikoki genero hau definitzen eta deskribatzen. Honen adibide ditugu, James Joyce, Sherwood 

Anderson, Ernest Hemingway, John Steinbeck, William Faulkner, Flannery O’Connor, Eudora Welty eta 

John Updike bezalako idazleen lanak, besteak beste (1989: xi). 

 



23 

 

osoak literatur lanen pertzepzioa hierarkizatzen du, hori dela eta kritikaren 

gutxiespenetik hasita, ipuingintza beti kokatu da nobelaren azpian (Egaña, 2014: 277). 

Zalduak (2002) ere ideia honi eusten dio ipuingintzaren mendekotasuna azaltzeko, izan 

ere, bere iritziz, kasu askotan kalitate eta kantitate aldetik nobelaren maila berean egon 

bada ere, “azken batean, merkatu, hezkuntza eta kultura-ohiturekin erlazionatuta daude 

nobelaren egungo ‘garaipena’ eta ipuinaren ikusezintasun erlatiboa” (2002: 26-27). 

Esan genezake, Simone de Beauvoirrek behin erabilitako hitzak geure eginez (ikus. § 

2.1.2), ipuingintzaren balioa ere egin egiten dela merkatuarekiko dialektikan, eta 

ondorioz, kategoria sozial bat dugula hau ere. 

2. Marko teoriko-metodologikoa 

 

Aditu gehienek aho batez onartzen dutenez, ikerketa eta teoria feministek, 

feminitate ereduak auzitan jartzeaz gain, maskulinitate ereduak ere deseraikitzen 

lagundu dute, men’s studies edo maskulinitatearen inguruko ikerketen argitan (Connell, 

2005; Gilmore, 1990; Aresti, 2020, etab.). Halaber, Cuklanz et al.-en (2020) artikuluak 

erakusten digun bezala, egungo esparru akademikoan genero ikasketak, eta batez ere, 

teoria feministak diziplina anitzetako ikerketak egiteko aparatu teoriko-metodologiko 

esanguratsu bilakatu dira. Hau kontuan izanik, atal honetan genero ikasketen ikuspegia 

geure egingo dugu, eta ikerketa eta hurbilpen feministekin hasita, maskulinitatearen 

inguruko ikerketek erakutsi digutena ere kontuan izango dugu. Guztiarekin ere, 

maskulinitate eta feminitate ereduen ezaugarrien, jarreren, ekintzen eta espazioen 

inguruan hausnartuko dugu. Dakusagunez, gaur egungo literaturaren teoria eta kritikan 

nagusi den diziplina artekotasunaz eta zenbait norabide kritikoz baliatuko gara, geure 

egingo baititugu genero ikasketak, ikasketa kulturalak, gorputzaren inguruko teoria 

soziala, edo espazioaren inguruko ikerketak, besteren artean. 

Identitatearen eraikuntza, eta beraz, maskulinitate eta feminitate eraikuntzak 

kulturatik kulturara aldakorrak direla guztiz onartuta dago egungo ikerketa munduan 

(Essed et al., 2005); hain da kultura aldagarritasunaren eragile, ezen homosexualitatea 

nola ikusten den ere kulturatik kulturara aldatu egiten baita (Rodrigo, 2000). Hau 

kontuan izanik, maskulinitate eta feminitate ereduez dihardugula, esan beharra dago, 

logikoa den bezala, lan honetan ez dugula zehaztasunez jokatuko, munduan indarrean 

dauden eredu gehienak kontuan hartzeak lanaren mugak gaindituko lituzkeelako. 



24 

 

Ikerketa-lan honetan mendebaldeko kulturan nagusi diren ereduetako batzuk soilik 

aipatuko dira, hortaz. Identitate ereduen deskribapenean, gainera, jarrera, ezaugarri eta 

praktika hegemonikoak eta ez-hegemonikoak zeintzuk diren zehazten saiatuko gara. 

Deskribapenaren bitartez, Estebanek (2004) nola, geuk ere, diskurtso hegemonikoa 

jarraitzen duten ereduak patriarkatuaren biktimatzat hartuko ditugu; jarraitzen ez 

dutenak, ordea, identitatea beraiek sentitu eta nahi izan duten erara eraiki dutela 

baieztatuko dugu (2004: 10). 

Azkenik, bai atal honetan, bai analisian bertan ere, gizon/emakume kategoriak 

erabiliko ditugu. Jakitun gara kategoria hauen erabilerak kritikatu nahiko genukeen 

binarismoari mesede egiten diola, baina, argi utzi nahi dugu zentzu sozialean erabiliko 

ditugula soilik, hau da, gizartearekiko dialektikan gizon/emakume deituak garen 

neurrian. 

2.1. Kritika eta mugimendu feminista: nazioartetik Euskal Herrira 

2.1.1. Definizio baterantz 

 

Feminismoa, mugimendu bezala, era askotan definitzen bada ere, funtsean, 

definizio guztietan azpimarratzen da helburua beti dela politikoa, berdintasunaren 

bidean, praxi matxistak salatu eta deuseztatzen ahalegintzen den aldetik (Moi, 1988 

apud Olaziregi, 1999: 5). Honekin batera, feminismoa beti ulertzen da praktika 

kolektibo eta plural gisan, hori dela eta, mugimendu hau eraikitzerako orduan, nola 

definitzen den baino garrantzi handiagoa ematen zaio feminismoaren parte direnek 

mugimendu horren alde zer egiten duten begiratzeari (Esteban, 2017: 17). Estebanen 

(2017) azalpen honetatik abiatuta, hortaz, esan genezake feminismoa gorputz kolektibo 

bat dela, bere hitzetan, “elkarrekin egote eta elkarrekin ekite bat” (2017: 17). 

Hala ere, feminismoa gorputz kolektibo bat dela adierazteak ez du esan nahi 

mugimendu horretan parte hartzen dutenek ideia bateratuak eta berdinak dituztenik. 

Ezta ere, feminismoa, nazioarteko ikuspegitik, zein euskal ikuspegitik, mugimendu 

singularra denik. Kontrara, feminismoaren bilakabidearen historiari erreparatzen 

badiogu (ikus. § 2.1.3), konturatuko gara ez dela diskurtso bateratu bat, feminismoak 

anitzak direla eta ibilbide anitzak izan dituztela, identitate ereduak eta pentsatzeko 

moduak anitzak diren bezalaxe (Carabí, 2000). Ordea, hasierako ideiara bueltatuz, 

aniztasun horrek badu zerbait batzan: helburua. Izan ere, 
 



25 

 

El feminismo es un pensamiento de la igualdad, o en otras palabras, el 

feminismo es una tradición de pensamiento político con tres siglos a la espalda, 

que surge en el mismo momento en que la idea de igualdad y su relación con la 

ciudadanía se plantean por primera vez en el pensamiento europeo (Carabí, 2000: 

89). 

 

Mugimendu feministak milaka emakumek beraien identitatea eta feminitate 

ereduak birpentsatzea eta birplanteatzea eragin zuen eta eragiten du. Esan genezake, 

berdintasunaren aldeko borroka eta aldarri horretan, emakumeek beraien identitatea 

berreraikitzeko aukera bat aurkitu zutela, nor izan behar zuten atzean utzi eta nor izan 

nahi zuten horri garrantzia emanez (Carabí, 2000: 15).  

2.1.2. Norberaren gela bat izan duten emakume kritikariak 

 

Kritika feministaren bilakaera historikoari dagokionez, bi joera nagusi aipatzen 

dira aitzindari bezala: kritikagintza anglo-amerikarra eta frantsesa. Lehenengoari 

gagozkiola, frantsesak ez bezala, eragin nagusia politika mailan izan zuela esan 

genezake eta ez hainbeste metodologia mailan,  ikasketa goreneko zirkuluetara hedatzea 

lortu baitzuten. Kritikagintza honen garai mugarria boto femeninoa legeztatu eta 60ko 

hamarkada izan zen, emakumezkoen askapen mugimendua sendo antolatu baitzen eta 

honekin batera, ordura arte aztertzeke zeuden idazle emakumezkoen lanak ere aztertzen 

hasi ziren Estatu Batuetan. Hurrengo hamarkadan kritika mota hau bere lekua hartzen 

hasi zen, ikerlanak espezializatuz, eta esan genezake ondoren datozen hamarkada 

bukaerako lanek markatu zutela hurbilpen honetako norabide sendoena: Moers-en 

Literary Women  (1976), Showalterren A Literature of Their Own (1977) eta Gilbert & 

Gubar-en The Madwoman in the Attic (1979) (Olaziregi, 1999: 9). Esparru honetan, 

aitzindari eta bultzatzaile nagusia Virginia Woolf (1892-1941) izan zen A Room of 

One’s Own (1929) bezalako lanak ondu zituen idazle eta kritikaria. Azken lan honetan 

historian zehar emakume idazle gehiago ez sortzearen inguruan hausnartzen du 

idazleak, bere aburuz hauek izanik arrazoiak: emakumezkoek denbora librerik, 

buruaskitasun ekonomikorik eta norberaren gelarik ez izatea. 

Teoria Feminista Frantsesak, ordea, bestelako abiapuntuak izan zituen, arestian 

aipatu bezala, ekarpen nagusiena teoria eta metodologia mailan eginik. Izen bat 

ekartzekotan Simone de Beauvoir-ena ezin aipatu gabe utzi, hasieratik sozialismoarekin 

emakumearen aurkako zapalkuntza salatu nahi izan zuen eta. Bere lan nagusiena, kritika 

feministetan eragin handia izan duen Le deuxième sexe (1949) dugu, emakumeen egoera 



26 

 

historikoaren inguruko ikerketa serioena omen, generoaren inguruko paradigma 

aldaketa ekarri zuen nazioartekoa bilakatu den adierazpen honekin “Ez gara emakume 

jaiotzen; emakume “egin” egiten gara” (Olaziregi, 1999: 11). Kritikari frantses honen 

ostekoek, finkatu egin zituzten angloamerikarrekiko diferentziak, eta marxismoaren 

ildoetatik urrunduz ikuspuntu psikoanalistara egin zuten salto. Derridaren 

dekonstrukzioa eta Lacanen psikoanalisia ardatz teoriko nagusitzat hartuta, Des Femmes 

(1973) argitaletxearekin elkarlanean, “logozentrismo” eta “falozentrimoari” oldartzen 

zaion emakumezkoen idazkera berria defendatu zuten: emakumezkoaren inkontziente 

eta libidoak gidatutakoa, hain zuzen. 

Hortaz, ikus daiteke, kritika feministak ez digula joera teoriko bateratu bat 

eskaintzen, adarkatutako bat baizik, eta zatikatze hori areagotu egin zen 80ko 

hamarkadaz geroztik “aniztasunaren feminismo” deritzogunari esker. 

2.1.3. Mugimendu feministen historia labur bat 

 

Jualianok (2008) dioenez, feminismoaren iraultza handia ez ei da izan gizarteko 

arauei muzin egitea, hori betidanik egin izan baita; iraultza handia, ordea, injustiziak, 

berdintasun eza, eta mendekotasun egoerak ikusgarri eta esplizitu egiten direnean hasi 

zen (Juliano, 2008 apud Esteban, 2017: 23). Hau kontuan izanik, aurreko atalean aipatu 

duguna zorroztu beharrean gaude; izan ere, Carabík (2000) dioskunez, feminismoak 

hiru mende baino gehiago ditu, baina, zuzenagoa litzateke esatea, feminismoaren 

iraultzak hiru mende baino gehiago dituela. Bestetik, Jualianoren (2008) hitzek honako 

galderarekin parez pare jartzen gaituzte: noiz hasi zen, orduan, feminismoaren iraultza 

aipatu egoera horiek salatzen? 

Maldonadok (2010) diosku iraultzaren sortze momentua emakumeek gu esan 

dutenekoa dela, hots, emakume izanik, batasun sendo bat eraiki zezaketela adierazi 

zutenekoa (2010: 59).  Beste hitz batzuekin: 
 

El feminismo nació con la presunción de que «algo» unía a todas estas 

mujeres, y por consiguiente intentó saber qué era ese fundamento común, que 

algunas pensadoras, sin embargo, consideraron un invento tramposo del 

patriarcado para justificar la opresión de las mujeres por razones «naturales» 

(Segarra, 2000: 7). 

 

Sortze momentu hori, Lehen olatu feminista deiturikoa litzateke, sufragisten 

garaia edo feminismo ilustratu bezala ere ezagutzen dena (Esteban, 2017: 23) eta XVIII. 



27 

 

mende erdialdetik XIX. mendera bitartean garatu zen, batik bat (Essed et al., 2005). 

Garai horretan emakumeek ez zuten ez boto eskubiderik, ezta hezkuntza eskubiderik 

ere, gizonek ez bezala (Martorell, 2012: 188). Egoera bidegabe horren aurrean, boto 

eskubideen aldeko lehen eskaerak eta aldarriak egin ziren (Barker et al., 2016).  

Bigarren olatu feminista, 1960ko eta 1990eko hamarkadetan gorpuztu zen eta 

aktibitate erradikal bezala ezaugarritu; izan ere, emakumeak progresiboki beraien 

mendekotasunezko egoeraz kontzientzia hartzen joan ziren, eta androzentrismoaren 

kritikan ikuspegi berri eta anitzak finkatu ziren (Puleo, 2000). Ordura hartako gizarteak 

jada, bi mundu gerra bizi izan zituen, eta bigarrenaren ondotik (1939-1945) etorri zen 

sistema politikoaren aldaketarekin emakume askok beraien eskubideak aldarrikatzeko 

unea eta parada aurkitu zuten. Une horretan gizarteak aurretik ikasitako balore eta 

bizitzeko modu unibertsalak eztabaidatu eta auzitan jarri zituen. Ez dirudi kasualitatea 

denik 60ko hamarkada izatea giza eskubideen aldeko aldarrikapenak, eta horien 

barnean, emakumeen eskubideen aldekoak loratu ziren garaia (Cazés, 2004).  

Testuinguru horretan garatutako feminismoak, “lo personal es lo político” 

(Lipovetski, 1999: 61; Rich, 1996: 12) lemapean, emakumeen arazo pertsonalak 

politizatu nahian, sexualitatea gizonen nagusitasuna inposatzeko elementua zela salatu 

zuen:  
 

Lo que el feminismo de los 60 argumenta es que, sin negar que el poder 

patriarcal pueda ser una estructura antropológica profunda, esa manera de operar 

del patriarcado convierte a la propia sociedad humana en una sociedad natural, lo 

que seriamente nadie admite (Valcárcel, 1997: 95). 

 

70eko hamarkadaz geroztik garatutako ildo feminista berrietan, maskulinitate 

hegemonikoarekin (Connell, 2005: 76) identifikatu ez ziren gizonezkoak gero eta 

gehiago izanik, emakumetasuna ez ezik, gizontasuna ere auzitan jarri zen (ikus. § 2.2). 

Garai horretan gorpuztu ziren baita ere emakumeen askapenerako mugimenduak, 

besteak beste familia emakumearen opresiorako espazio nagusia zela azpimarratu 

zutenak, hain zuzen (Connell, 2005: 41). 

Hirugarren olatu feministan, feminismo garaikide edo feminismo postmodernoa 

deritzotenean, 1990eko hamarkada erditik hasita, belaunaldi berriek hartu zuten 

lekukoa, aurrekoen jarrera preskriptibo eta ezkorrari buelta emanez (Barker et al., 

2016). Garai honetako mugimendu feministek, sexualitatearen eta boterearen, 

generoaren eta sexualitatearen, identitatearen eta jokamoldearen, edo norma 



28 

 

heterosexualaren eta aukera sexualaren arteko harremanak auzitan  jarri zituzten eta 

aukera berriak proposatu. Judith Butleren testuetan oinarrituta aurreko garaiko 

egoerarekin apurtu nahi izan zuten zenbait alderditatik: aurreko garaiko ortodoxia 

sexualarekin apurtzeko helburuarekin, pentsamendu sexual berri bat eraiki zuten; 

feminismoak boterearen jardunbideak eta erabilera eztabaidatzeko eta iraultzeko esparru 

bilakaturik, identitate-kategoria baten inguruko beste ildo batzuekin egin zuen bat, 

queer teoriarekin, kasu, edo transexualitatetik eta transgenerotik egindako ekarpenekin. 

Halaber, heteropatriarkatuak sortutako eskema zapaltzaileak birpentsatzen hasi ziren eta 

definizio androzentriko, dikotomiko eta heteronormatiboekin apurtzen (Esteban, 2009: 

36). Bestela esanda, genero mugak ezabatzen hasi ziren garai honetan, eta genero 

aniztasuna aldarrikatzen, postmodernitatetik eratorritako ideiak bere egin eta identitate 

bat eta bakarraren ukatzearen ondorioz (Lasarte, 2012: 52). Esandakoaz gain, azken aro 

feministara arte itxaron beharra daukagu emakumeen eskubideez gain, intersekzioaren 

izenean, gainontzeko talde subalternoen6 eskubideak aldarrikatzeko, arraza ere barne 

harturik (Barker et al., 2016: 344). 

Aipatu olatu hauen aurretik, hala ere, badaude aurrekari bezala har litezkeen 

zenbait izen, ez direnak aipatu ditugunak bezala horren finkatuak ezta globalak ere, 

baina, egin zuten aldarrikapenengatik izendapena behintzat merezi dutenak: Olympe de 

Goujes (XVII. mendea) eta Mary Wollstonecraft (XVIII. mendea) (Cazés, 2004: 37). 

Lehenengoa, Frantziako Iraultzan (1789), egun feminismo moduan ezagutzen duguna 

defendatzeagatik gillotinatua izan zen; bigarrenak emakumearen eskubideen alde 

borrokatu zuen. 

2.1.4. Euskal Herrian zer? 

 

Euskal Herrira etorriz, honela deskribatzen digu Estebanek (2017) hemengo 

mugimendu feministen izaera: “Gure feminismoa, edozein feminismo legez, 

heterogeneoa izan da eta da, askotarikoa, talde, jarrera eta jardun oso ezberdinekin, 

kontrajarriak bezain bateragarriak” (Esteban, 2017: 13). 

Ordea, Estebanek (2017) azaltzen duenez, euskal mugimenduok ez datoz bat 

nazioarteko olatuekin, izan ere, euskal esparruan bi aro nagusitzen dira, eta bi-biak, 

1976az geroztikoak. Lehenengo aroa XX. mende amaieran garatu zen, eta 1984an eta 

                                                             
6 Uler bedi subalterno terminoa Spivak-ek (1997) definitu eta erabili zuen bezala, hots, sistema kapitalista 

batean zapalduta dauden pertsonak izendatzeko (1997: 42). 



29 

 

1994an ospatu ziren Euskal Herri mailako II. eta III. Emakumeen Jardunaldien inguruan 

gorpuztu. Bi jardunaldi hauetan aurretik planteatu gabeko ideiak eta ikuspegiak 

plazaratu ziren, gorputzaren inguruko eskubideak, edo emakumeek jasaten zituzten 

desberdintasunak kasu. Guztiarekin ere, lehen aro hau unitario, herritar, 

bedinzale/horizontal eta antisistemiko bezala ezaugarritzen du Estebanek (2017: 26). 

“Bigarren aro” bezala ezagutzen dena hurrengo mendean garatu zen, hots, XXI. 

mende hasieran, eta aurreko aroko proposamenak finkatzeko eta sendotzeko balio izan 

zuen. Horretaz aparte, nazioarteko hirugarren olatu feministaren proposamenekin bat 

eginda, praxia eta teoria berriei atea ireki zitzaien, hala nola queer teoria eta 

transfeminismoari7. Azken egitasmo hauen bultzatzaile nagusia Medeak taldea izan zen, 

aurretik Euskal Herrian formulatu gabeko zenbait kontzeptu integratu baitzituen: 

sexualitatea, transexualitatea, pornografia, prostituzioa, etab. (Medeak, 2013; Esteban, 

2017). 

Egungo betaurrekoekin begiratuta, hala ere, euskal feminismoaren mugimenduak 

aurrez aurre duen testuingurura egokitzen jakin ez duela kritikatzen dute Esteban (2004) 

adituak eta Medeak taldeak (2013). Izan ere, batetik, Mugimendu Feminista Klasikoan, 

ez dute uste aldaketarik egin behar dutenik, eta hortaz, ez dute bat egiten 

transfeminismoak defendatzen dituen ideiekin. Gainera, Feminismo Klasikoak, 

transfeminismoak ez bezala, batez ere klase ertaineko eta altuko emakume zuri eta 

heterosexualaren beharrei begiratzen dio, eta ez ditu gainontzeko kolektibo 

subalternoagoak barnebiltzen. 

2.2. Maskulinitatearen inguruko ikerketak eta men’s studies 

2.2.1. Definizioa, sorrera eta hedapena 

 

Connell-ek (2005) erakutsi duen bezala maskulinitatearen inguruko ikerketei 

alderdi askotatik heldu zaie: psikoanalisitik, psikologiatik, soziologiatik, eta 

historiografiatik (2005: 67), besteak beste. Baina, maskulinitatearen inguruko ikerketa 

aipatzerakoan, egiazki, zertaz dihardute? Eta men’s studies delakoak aipatzerakoan? Ba 

al dago alderik bien artean? 

                                                             
7 Alvarezek (2013) definitzen duen bezala ulertzen dugu transfeminismo kontzeptu eta mugimendua: 

“Transfeminismoa subjektu feministaren aniztasunaz jabetzeko behar politikoa da.” (Alvarez, 2013: 140). 



30 

 

 European Institute for Gender Equality Home-k (EIGE) honela definitzen digu 

aztergai dugun diziplina:  
 

Studies grounded in men’s movements and the common goal, shares with 

feminists, of creating a partnership in the gender framework of the 1970s and 

challenging accepted notions of masculinity and feminity 

(https://eige.europa.eu/thesaurus/terms/1289). 

 

Honen arabera, hortaz, men’s studies deritzoten diziplinak beregain hartzen ditu 

maskulinitatearen inguruko ikerketak ere bai. Gainera, Connell-ek (2005) adierazi 

bezala, mugimendu feministekin bat egiten dute, helburua bat bera izanik: guztientzat 

kaltegarri den diskurtso hegemoniko eta patriarkala iraultzea. Guztiarekin ere, esan 

genezake men’s studies diziplinak gizonezkoei historikoki ezarri zaien eredu 

maskulinoa auzitan jartzeko espazioa izan nahiko lukeela, eta hori egiteko tresnak eman 

nahiko lituzkeela. 

Mintzagai dugun diziplinaren historiak laburra du ibilbidea, soziologiaren, 

literaturaren eta ikasketa kulturalek hala bultzatuta, 70eko hamarkadan hasi baitziren 

maskulinitatearen inguruko kezka eta eztabaidak (Connell, 2005; Segarra et al., 2000). 

Lehendabiziko ikerketa formal eta akademikoak, ordea, hurrengo hamarkadan ugaldu 

ziren, alegia, 80ko hamarkadan (Aresti, 2020: 334), eta hamarkada bat geroago, jada, 

Europako esparru akademikoetara eta zenbait testuinguru latinoamerikarretara hedatu 

ziren aipatu ikasketak. 

Garapen azkarra izan arren, Gilmore-k (1990: 2) salatzen duen bezala, 

maskulinitatearen inguruko ikerketak edo men’s studies delakoak berantiarrak izan dira. 

Horren arrazoi nagusia diskurtso hegemonikoa deseraiki eta auzitan ez jartzea izan da, 

mugimendu feministek ez bezala. Honekin lotuta, asko dira maskulinitateen ikerketen 

bultzada genero-ikerketei, eta batez ere, mugimendu feministen ekarpenei egozten 

dietenak (Connell, 2005; Gilmore, 1990; Aresti, 2020, etab.). Arestik diosku (2020), 

generoaren historiaren inguruko ikerketek maskulinitatearen historia ere abiaraztea 

ekarri dutela. Areago, Lomas-ek (2004) diosku, feminismoek egindako ekarpenek men’s 

studies delakoak bultzatu ez eze, maskulinitateak azaltzeko eraiki den teoria erro-errotik 

baldintzatu dutela. Batetik, feminitateen inguruko ikerketek erakutsi dutenez, ez dago 

modu/eredu bakar bat emakumea izateko, eta, ondorioz, ezta gizonezkoa izateko ere. 

Horrek esan nahi du, bigarrenik, ez dagoenez eredu bat eta unibertsala emakume 

izateko, gizonezkoa izateko ere ez dagoela eredu nagusirik: “una diversidad heterogénea 

https://eige.europa.eu/thesaurus/terms/1289


31 

 

de identidades masculinas y de manera de ser hombres en nuestras sociedades” (Lomas, 

2004: 13). Azkenik, identitate femeninoa deseraikitzen eta nahieran berreraikitzen den 

bezala, identitate maskulinoa ere, horren bertsio guztietan, ikasi egiten da eta hortaz, 

desikasi ere egin liteke.  

Hala ere, esan beharra dago teorien arteko elikatzea bi norabidetan egiten dela, 

alegia, ikerketa feministek maskulinitatea birpentsatzea ekarri badute ere, 

maskulinitateak ikertzeak ikerketa feministei ere zenbait ekarpen egin diela (Valcuence, 

2003: 13). Izan ere, generoaren izaera erlaziozkoa dela erakusteaz gain, ezberdintasun 

sexualaren berezkotasuna deseraikitzen laguntzen dute, gizontasun hegemonikoari 

muzin egiten dioten eta aniztasuna defendatzen duten heinean. Halaber, “argi esateko, 

emakumeak baztertzeaz gain, emakumeak zein gizonak asetzen ez dituen gizarte batean 

bizi gara” (Emakunde, 2008: 14). Arrazoi hori dela medio iruditu zaigu garrantzitsua 

ikerketa lan honetan bi-biak aztertzea. 

Dena den, ikasketa feministen sorrera eta garapenarekin batera badira,  Barragán-

en (2004) ustez, beste zenbait gertaera maskulinitatea birpentsatzea eragin dutenak: 

batetik, generoen arteko harremanak auzitan jartzen hasi ziren, eta honek gizonezkoek 

gizartean zuten rolaz hausnartzeko parada eskaini zuen. Bestetik, 1970eko hamarkadan 

sortutako men’s studies iker-ildoaren agerpenak ere egin zuen mesederik, gizonezkoak 

eta maskulinitatea erdigunean jartzen zituen lehen diziplina formal eta akademikoa 

izaki, eztabaida sozialak beste esparru batzuetara zabaldu zituelako. Azkenik, 

maskulinitatearen inguruko ikerketek bat egin zuten erresitentziazko kulturekin, beste 

aukera batzuen argitan (2004: 152).  

2.2.2. Aurrekariak eta kritikagintza 

 

Maskulinitate zapaltzailearen inguruko testu gehienak emakumeek idatzi badituzte 

ere, XVII. mendetik, jada, zenbait gizonen ahotsak entzun ziren. Poulain de la Barre 

dugu aitzindarietako bat, emakumeen mendekotasunaren inguruan hitz egin zuen apaiz 

frantsesa, hain zuzen. XIX. mende erdialdean, John Stuart Mill-ek, Harriett Tylor, bere 

emaztearekin batera, egindako lanak ere aipagarriak dira, generoen jazarpenaren 

inguruan luze eta zabal hausnartu baitzuten. Azkenik, lehenengo liburu garaikidetzat 

hartzen da Maurice Godelier-en La producción de grandes hombres (1986) lana, zeinak 

benetako gizonaren ezaugarriak eta rolak aztertzen dituen zenbait kulturetan (Cazés, 

2004: 40). 



32 

 

2.2.3. Egungo egoera 

 

Zenbait adituk azpimarratzen dutenez (Segarra et al, 2000; Lasarte, 2017), 

maskulinitate hegemonikoa (Connell, 2005) deseraikitzearen, mugimendu feministekin 

bat egitearen eta bestelako maskulinitate ereduak aldarrikatzearen ondorioz, egun 

normatiboa den maskulinitate hori krisian dago.  

Blancoren (2003) hitzetan, “Una de las ‘respuestas’ a la llamada ‘crisis de la 

masculinidad’ será la aparición de lo que se viene denominando el ‘movimiento de 

hombres’” (Blanco, 2003: 214). Ez dira gutxi izan 1978tik maskulinitate 

hegemonikoarekin identifikatu ez eta bestelako maskulinitate baten alde borrokatu izan 

diren gizonezkoak (Segarra, 2000: 23). Australia, Canadá, Estatu Batuak, Holanda, 

Ingalaterra, Eskandinabiako lurraldeak eta España bezalako eremuetan, men’s groups 

deritzotenak sortu dira, emakume feministen oso hurbileko gizonezkoz osatuak, 

berdintasunaren alde borrokatu nahi izan dutenak: “De ellas aprendieron que lo personal 

es político y llevaron este principio a la práctica.” (idem). Berdintasunaren izenean 

zenbait aldaketa bultzatu dituzte aipatu taldeek: lan munduan malgutasun handiagoa 

lortzea emakumeek bizitza pribaturako denbora gehiago izateko; aitatasun baimenak 

lortzea; etxeko lana elkarbanatzea; haurren zaintza banatzea; hausnarketarako taldeak 

sortzea; abortuaren alde egitea. 

Berdintasunaren alde jarrera proaktiboa erakusten duten gizonezko horiek 

profeminista bezala ezagutzen dira, eta Asturiasek (2004) ezaugarri hauek esleitzen 

dizkie: generoen dominazioa deuseztatzeko, diferentziaren gainetik dialogoa eta 

elkarrizketa bultzatzen dute; maskulinitate hegemoniko horretatik ihes egiteko 

emakumeekin aliantza sareak eraikitzen dituzte, emakume, homosexual, indigena eta 

intersekzio horretan parte hartzen duten bestelako talde subalternoekin bat eginez  

(2004: 76).  

2.2.4. Euskal Herrian zer? 

 

Emakundek (2008: 46) erakusten digu, Euskal Autonomi Erkidegoko gizonen 

jarrerari erreparatuz, sinbolikoki egon dela aldaketarik. Izan ere, % 77 da pertsonen 

arteko berdintasuna garrantzizko gaitzat hartzen duen gizonezkoen zenbatekoa. Gizon 

hauek, gainera, historikoki emakumeei egotzi zaizkien beharretan esku hartzea 

aldaketarako beharrezkoa ikusten dute. Horrela bada, esaterako, etxeko lanak 



33 

 

banatzearen alde % 94 dago; emakumeen nahi eta lanei balioa ematearen alde % 93; 

emakumeenganako jarrera desatsegin eta errespetu gabeen aurrean kritiko dihardute % 

92k; % 88ak uste du berdintasuna gizonezkoentzat ere onuragarria izan litekeela eta 

emakumeen eskubideen alde borrokatzen du % 89ak (2008: 46). 

Aipatutakoaz gain, Lan Pertsonalerako edo Gizonen Askapenerako taldeak ere 

sortu dira, eta bi mugimendu nagusi errotu dituzte gizartean: gizonen askapenerako 

mugimendua eta berdinatsunaren aldeko gizonen mugimendua, diferentziak diferentzia, 

berdintasunaren aldeko ekimen eta hausnarketak eraginez (Emakunde, 2008: 52). 

2.3. Maskulinitate eta feminitate ereduak aztertzen 

2.3.1. Maskulinitate eta feminitate ereduen dimentsio soziala eta ardatz nagusiak 

 

Ikerketek erakutsi dutenez, patriarkatuak eraikitako diskurtso hegemonikoak, 

gizon eta emakumeak nola bizi behar diren ezartzen du, nola jantzi behar diren, zein 

zeregin egin behar duten, nola egin behar duten berba. Gizon/emakumeak aipatu ditugu 

gainontzeko identitate ereduak kanpoan utziz, hori baita diskurtso hegemonikoak 

arautzen duen genero egitura dimorfiko bakarra (Valcárcel, 1997: 169).  

Hortik dator sistema honi egiten zaion lehen kritika: patriarkatua, gizona 

erreferente nagusitzat duen egitura politiko, ideologiko eta juridiko bezala definituta 

(Cazés, 2004; Carabí, 2000; Connell, 2005; Emakune, 2008; Iturra, 2003; Martorell, 

2012; Rich, 1996; Valcárcel, 1997), batetik, sexismoan oinarritzen da, hots sexuaren 

araberako botere eta pribilegio banaketan (idem), eta honekin batera matxismoaren, 

misoginiaren eta homofobiaren uneoroko errepresentazioetan (sinboliko izan, nahiz ez).  

 Ikuspegi honekin lotzen dute zenbait autorek maskulinitatearen beraren definizioa 

ere, izan ere maskulinitatea beti definitu izan da ezezkotik: maskulinoa da femeninoa, 

etnikoa eta homosexuala ez den gainontzeko guztia (Bonino, 2000; Segarra et al, 2000). 

Esan genezake, hortaz, indarrean dauden, eta “normaltzat” hartzen diren identitate 

posible bakarrak emakumezkoa eta gizonezkoa direla. Horrek esan nahi du, 

patriarkatuak ontzat hartzen ez dituen gainontzeko izate erak, identitate 

errepresentazioak, performatzeko ereduak kanpoan geratzen direla, hala nola, 

transgeneroak, genero ez-binarioaren arabera eraikitakoak, Drag king-ak, beste askoren 

artean.  

Areago, patriarkatuak gizonezkoei leku pribilegiatua ematen dienez, gizarteak 

beraien eredua eta irudia neutrotzat eta absolututzat onartzen du, eta emakumearena, 



34 

 

ostera, markatutzat: “el género masculino equivale al «grado cero», a la norma –el 

género femenino es siempre el marcado, no lo olvidemos- y todo lo que pase por 

anómalo será tildado de no masculino” (Segarra, 2000: 153). Patroi horiek ezarrita 

datozkigunez, maskulinitate eta feminitate ereduak estereotipatu egiten direla aipatzen 

dute adituek (Garaizabal, 2003; Ruiz, 2003): 
 

Es difícil entender la masculinidad sin considerar su opuesto, la 

feminidad. Y sin caer en estereotipos constreñidores. La masculinidad, en su 

sentido más laxo, es fruto de imaginarios y dualismos sempitiernos que no 

reconocen puntos de encuentro con lo femenino (Ruiz, 2003: 161). 

 

Esan gabe doa, historikoki maskulinoa, eta beraz, maskulinitatea, gizonezkoekin 

zuzenean lotu den ezaugarria dela; ordea, femeninoa, emakumeekin (Valcuence, 2003). 

Honekin lotuta, esan beharra dago generoa eta identitate ereduak era sozial batean 

ulertzen ditugula, hots:  “If gender is a constant, however, the ways in which gender is 

lived are highly fluid, subject to perpetual sociocultural redefinition and to individual 

interpretation and expression” (Essed et al., 2005: 1). Hau aztergai ditugun 

subjektibitate ereduetara ekarriz, esan genezake, hortaz, bat ez dela maskulino edo 

femenino jaiotzen; bat maskulino edo femenino egiten dela kulturarekiko dialektikan 

(Connell, 2005; Cazés, 2003; Lomas, 2004). Azken aldiko ikerketek erakutsi dutenez, 

kultura eta gizartea, hortaz, biologia baino esanguratsuagoak dira identitate ereduen 

eraikuntzan: “biology does not determine all of our behavior, or even very much of it, 

and cultures do indeed vary to some degree in assigning sex roles, measured in jobs and 

tasks” (Gilmore, 1990: 22).  

Analisirako presente izango dugun beste ikuspegi bat pluraltasunarena da. Alegia, 

argudiatu dugun bezala, maskulinitate eta feminitateak kulturalki pertsona bakoitzak 

eraikitzen dituen kategoriak izanik, uste dugu gizartean egoteko modu bezainbait 

maskulinitate eta feminitate eredu daudela (Vicent, 2003).  

Ordea, esan liteke diskurtso hegemonikoa ez datorrela bat aipatu berri dugun 

ikuspegiarekin, maskulinitate eta feminitate eredu unibertsal bat eta bakarra dagoela 

uste baitu, eta hori bakarrik ezartzen du gizartean. Eredu honetan, gizon eta emakumeak 

ez daude posizio simetrikoan, gizonak emakumearen gainetik baitihardu bizitzako 

esparru guztietan, Bourdieuk (2000) dominazio maskulinoa deritzona, hain zuzen. 

Nagusitasun hau, gainera, Bibliatik datorkio gizonezkoari, izan ere, Jainkoak egin zuen 

lehen gizaki perfektu eta hilezkorra gizonezkoa izan zen, eta honen saihetsetik jaio zen 



35 

 

gerora emakumea (Iturra, 2003). Sistema patriarkal horretan, gizonak du botere osoa, 

eta emakumeak gizonaren mende eta beraien beharrizanetarako prest jartzen ditu, 

bizitza propiorik ez duten mamuak bailitzan “Fantasmas para sus propios deseos y 

necesidades, seres vivos para satisfacer los deseos y necesidades de los demás, aquellos 

a quienes el poder las ha asignado” (Sau, 2000: 30). Hau zilegi izateko, gainera, aparatu 

oso bat dute beraien disposizioan: politika, kultura, hezkuntza, komunikabideak eta, 

batez ere, botere gune nagusiak (Lasarte, 2012). 

Botereaz dihardugula, esan beharra dago historikoki gizonekin soilik erlazionatu 

dela (Valcárcel, 1997), eta berau bermatzeko espazio nagusia generoa izan da (Ryan, 

2010), azalpen esentzialistak automatikoki justifikatu baitu boterearen banaketa. 

Boterearen banaketa hain da horrela ezen, egungo gizartean, emakumeek esparru 

guztietan gero eta botere handiagoa duten arren, inoiz ez direla heltzen gizonezkoak 

dituzten leku boteretsu horietara. Muga eta oztopo sinboliko horri kristalezko sabaia 

deritzote (Valcárcel, 1997: 125). 

Boterea bermatzeko beste elementu bat diskurtsoaren eta hizkuntzaren erabilera 

da (Barragán, 2004; Emakunde, 2008; Lomas, 2004; Martín et al., 2004; Olavarria, 

2004; Puleo, 2000; Valcuence, 2003). Izan ere, gizon eta emakumeen arteko harremana 

ezer izatekotan dialektikoa da, gorputzek gizarteratzea behar duten aldetik:  
 

Gizarteratze prozesuan kontuan izan beharreko beste elementu 

garrantzitsu bat hizkuntza da, ahozkoa zein idatzizkoa, kulturako adostasunen 

eraikuntza sinbolikoa denez, erabileraren arabera genero harremanen 

berdintasunezko irudi berriak azaldu, babestu eta sortzen lagun dezake, edo 

ezberdintasunei eusten eta haietan sakontzen jarraitu. (Emakunde, 2008: 23). 

 

Hizkuntza gizartearen eta gizakion ispilua da (Lomas, 2004), hitz egiterakoan 

nolakoak garen eta nola pentsatzen dugun erakusten baitugu; bestela esanda, 

hizkuntzaren bitartez, besteen aurrean bere burua aurkezten du batek. Hitz egitea, 

hortaz, ez da ekintza inozentea eta esangurarik gabekoa (Martín et al., 2004: 92). 

Arrazoi hori dela medio, hizkuntzaren bitartez gizonezkoen nagusitasuna berma 

daiteke, eta zenbait ikerketek hori erakutsi dute. Martín et al.-en (2004) ikerketa dugu 

horren erakusgarri, sexismoaren interpretaziotik eta irakurketatik honakoa ondorioztatu 

baitzuten: “en nuestras sociedades los bienes, los espacios sociales y los capitales 

simbólicos más valorados no se distribuyen equitativamente entre los géneros” (2004: 

84). Gizarte batek maskulinoan bakarrik hitz egiten duenean hizkuntza sexista 

nagusitzen dela esan ohi da (Emakunde, 2008: 23), eta Barragán-ek (2004) aditzera 



36 

 

ematen duenez, hizkuntza mota hori aldi berean biolentzia psikologikoaren seinale 

dugu. 

Espazioaren erabilerak eta honen errepresentazioek ere gizonen nagusitasuna 

bermatzen eta berrindartzen laguntzen dute, izan ere, Ryan-ek (2010) azpimarratzen 

duenez, kulturak paisaietan eta espazioetan ezinbestean bere marka uzten du. Gauzak 

horrela, ezin liteke espazioa kulturatik aparte ulertu ezta interpretatu ere “In turn, culture 

created and left its mark on its spatial location, transforming the landscape in 

meaningful ways that embodied the values, ideas, and needs of the particular 

community” (2010: 12). Bourdieuren hurbilpena ere bat letorke Ryan-ek (2010) 

proposatutakoarekin, posizioen eta hierarkien arabera eraikitako eremu bezala 

definitzen baititu espazioak (Vázquez, 2002). Espazio bat irakurrita hortaz, aipatu 

teorikoen iritziz, kultura zehatz batean nola pentsatzen duten ez eze, zein balore duten, 

eta zer elementuri ematen dioten garrantzia (eta zeini ez) jakin genezake. Bestela 

esanda, espazio bat ulertzea liburu bat irakurtzea bezalakoa da, interpretazioei esker 

kultura oso baten pentsaera geureganatu dezakegulako: 
 

Space serves, on the one hand, as a container and conduit for gender-

fashioned events, relations, and activities; on the other hand, space itself is 

gender-inflected or marked, if not constituted and determined. (…) The 

codifications of public and private spaces are deeply engendered (Ryan, 2010: 

20). 

2.3.2. Gorputzaren garrantzia 

 

Gorputzaren teoria sozial eta feminista, hots, gorputza aztertzea helburu duen 

diziplina, iker-ildo berria da eta diziplinartekotasunean oinarritzen da. Diziplina 

honetatik egindako ekarpenei leku bat egin nahi genieke ikerketa-lan honetan, izan ere,  

paradigma aldaketa bat ekarri dute gorputzaren ikuskerari dagokionean (Esteban, 2004: 

11). Gorputzaren inguruko aurreko hurbilpenetan, gorputza objektu soil bezala ulertzen 

eta deskribatzen zen. Ordea, teoria sozialak esku hartu duenetik, gorputzak egituraz eta 

ekintzaz blaitutako identitate eta genero eraikitzaile gisa ulertzen dira.  

Ikuspegi berritzaile honek, baina, oinarri teorikoa zor dio antropologia fisiko, 

kultural eta filosofikoari. Mauss aipatzen da aitzindari bezala, eta honen ondotik, 

garrantzia azpimarragarria dute Douglas, Foucault eta Bourdieu adituek ere bai 

(Esteban, 2004: 20). Garaikideagoak ditugu aipatu aitzindarietatik abiatuta egungo 

gorputzaren inguruko ikasketetan zentralak bihurtu diren kontzeptu nahiz teorizazioak, 



37 

 

Csordas-en (1994) embodiment delakoa, esaterako. Batzuentzat bodilyness bezala ere 

ezagutzen den Csordas (1994) adituaren ekarpenak, beste urrats bat eman du 

gorputzaren teorian, eta gorputza, jada, kultura oso bat bailitzan onartzen.  

Feminismoaren historia ere gorputzetik azalduta erakusten digu Estebanek (2004), 

teoria feministak eta gorputza banaezinak direla aditzera emanez. Horrela bada, 60ko 

hamarkadan garatu zen ezberdintasunaren feminismoak emakume eta gizonen arteko 

desberdintasunaren berme nagusia emakumearen gorputza zela aldarrikatu zuen 

(Esteban, 2004; 2013), gainera azalbide ezkorretik. Hurbilpen honetatik, emakumearen 

gorputza, emakume egiten gaituen bereizgarritzat hartzen bazen ere, “gorputza, 

biologikoki mugatua, eragozpen, alien bat litzateke kultur xede eta xede intelektualen 

lortze aldera” (Esteban, 2013: 179).  

Halaber, esentzialisten eta konstrukzionisten arteko eztabaidei erreparatzen 

badiegu ikusiko genuke gorputza beti egon dela presente hurbilpen feministetan. Izan 

ere, bi-biek kontrakoa defendatu arren, gorputzaren inguruan eraiki dute beraien 

argumentazio sarea. Horrela, esentzialistentzat naturak egiten gaitu emakume/gizon 

gorputz femenino/maskulinoa emanez, eta konstrukzionistentzat, ordea, emakume/gizon 

egin egiten gara, jendartean eraikitzen baitira gorputz bakoitzaren esanahi eta funtzioak 

(Torras, 2012; Alvarez, 2012).  

Dakusagunez, XX. mendeko feminismoak gorputzetik aldarrikatu zituen 

emakumeen askatasun eta eskubideak, baina ugalketarako tresna zen heinean. Ordura 

arteko feminismoak gorputza elementu estatiko eta material gisa ikusten zuen, kanpoko 

osagai gisa eta hegemoniaren sostengatzaile. Gorputzaren teoria sozialak (Esteban, 

2004), baina, aldaketa ekarri zuen gorputza ulertzeko eran, objektutasunetik agency 

delakoaren ideiara salto eginez “interpretazioa eskatzen duen esanahidun materializazio 

gisa eta kode soziokultural sorta horren emaitza bezala” (Torras, 2012: 23) ulertu 

baitzen. Judith Butlerren hitzak geure eginez (2007), gorputza egoera historiko bat da, 

errepikapenez eraikitzen eta desbideratzen dena. Honen inguruan eraikitzen da gainera 

generoa, gorputzezko estilo bat izaki, guztiz intentzionala eta performatiboa den 

kategoria, hain zuzen. Gorputza ulertzeko modu berriarekin, binomio zapaltzaileak 

(sexu/generoa, natura/kultura) apurtu nahi izan ziren, jatorriz izan duen estatikotasuna 

galdu eta etengabe eraikitzen den elementu gisan interpretatzen hasi zen (Torras, 2012: 

24).  



38 

 

Estebanek (2004) diosku, aipatu teorietan ez eze, mendebaldeko kulturan eta 

egunekotasunean, gorputza zentrala bihurtu dela, eta zentraltasun hori kontsumo espazio 

nagusietan islatu da: publizitatea, komunikabideak, kirola, ikuskizunaren mundua, 

aisialdia, etab. Gorputzarekin batera, alde estetikoak eta janzkerak ere berebiziko 

garrantzia hartu dutela esan liteke (Mirizio, 2000). 

2.3.3. Maskulinitate eredu hegemonikoari begira 

 

Mendebaldeko ikuspegi heteronormatiboak gorputzaren inguruko exijentzia 

desberdinak ez ezik, batu ezinak eraiki ditu gizonak, eta honekin bat, maskulinitate 

ereduak, emakumeak eta feminitate ereduak sortzeko unean. Zenbait autorek erakutsi 

dutenez (Olavarria, 2004; Sabuco i Cantó et al., 2003), gizon eta emakumeen arteko 

lehen ezberdintasun gorpuztua gizonezkoen genitalak dira, hau da, emakumeak ez dira 

gizonezkoak ez direlako zakilarekin jaiotzen. Ikuskera honek, dikotomia sexuala 

areagotzeaz gain (Iturra, 2003), sistema guztiz falozentrista baten aurrean jartzen gaitu; 

izan ere, zakila ez da besterik emakume eta gizonak bereizteko espazio korporal nagusia 

baino “la representación de un hombre es la de un ser pollado.” (Sabuco i Cantó et al., 

2003: 146).  

Honekin batera, “naturaltzat” eta maskulinotzat hartzen da, gizonak zenbait 

kasutan bere gorputza kontrolatzeko ezintasuna azaleraztea. Olavarriak (2004) diosku, 

berez gizonei beraien emozioak kontrolpean izatea eskatzen zaiela eta hori irakasten 

zaiela txikitatik; hala ere, onargarritzat ez ezik, maskulinotasunaren bermetzat ikusten 

da amorruzko egoeretan eta desio sexuala sentitzen dutenean gorputza beraien esku ez 

egotea  (Olavarria, 2004).  

Maskulinotzat hartzen diren ezaugarri fisikoei bagagozkie, honako adjektiboak 

erabiltzen dira gizonezkoak deskribatzerakoan, dakusagunez, guztiz dikotomikoak 

direnak feminitatearen ezaugarriekiko: indartsuak eta handiak, zakil handiak izatea, 

ernaltzeko gaituak izatea, besteak (batez ere emakume, haur eta helduak) babesteko 

prest, arrazionalak, emozionalki kontrolatuak, oldarkorrak eta bortitzak, aktiboak, 

arduratsuak, independenteak, beraiengan segurtasuna dutenak, arrakastatsuak, 

anbiziotsuak, dirudunak, lehiakorrak, liderrak, borrokalariak, ausartak, zakarrak eta 

zikinak. 

Aipatu ezaugarri fisiko eta jarrerengatik gizonezkoen gorputza instrumentalizatu 

egin da, eta batez ere, lan astun eta gogorrekin lotu. Hala ere, lanaren esparruari 



39 

 

dagokionez, lan boteretsuenak ere eurekin lotu izan dira, hala nola, politika, ekonomia 

eta kultura, beraien boterea bermatzeko emakumeak esfera hauetatik kanpo utzirik. 

Etxeko lanei dagokienez, emakumeei esleitutako betebeharra izanik, etxeko lanetan bai 

eta haurren zaintzan gizon eta emakumeek lanaren banaketa asimetrikoa dute: 

emakumeek etxea dute lan nagusi; gizonezkoek etxetik kanpo dihardute lanean, eta 

beraiek dira etxearen sostengu ekonomikoaz arduratzen direnak (Lomas, 2004). 

Maitasunean ere rolak banatuta daude (ikus. § 2.3.4.3), eta gizonei 

konkistatzaileak izatea exijitzen zaie, baina, emakumeetan ez bezala, ez da gizonezkoen 

buruhauste handiena bikotea izatea. Zenbait ekintza ere zuzenean gizonezkoekin lotzen 

dira, adibidez, kirola; izan ere, “puede ser interpretado como uno de los textos desde el 

que metafóricamente se puede leer nuestra cultura, y màs en concreto, una parte de ella: 

el ethos masculino” (Del Campo, 2003: 66). Hori dela eta, batez ere futbola, edo kirol 

arriskutsu eta fisikoak gizonezkoekin lotzen dira (idem). Kirolarekin batera, gerra, 

ehiza, nekazaritza, merkataritza eta alkoholismoa maskulinitatea indartzera datozen 

ekintzak dira (Emakunde, 2008; Iturra, 2003). 

Heziketak ere hori bera irakasten die, txikitatik mutilentzako opari onena 

futboleko baloia izaki, edo kasu askotan pistola ere bai (Asturias, 2004). Aipatu 

ekintzek behin eta berriz gizonezkoek berezko dituzten ezaugarrien aurrean jartzen 

dituzte: arriskua, indarra, ausardia, lehiakortasuna eta irabazi beharra, oldarkortasuna, 

beste askoren artean. Gainera, guztiek ere maskulinitatearekin lotu den espaziora 

daramatzate gizonak: esfera publikora eta kalera. Hezkuntzak ere kalean bizitzen, 

bizitza soziala etxetik kanpo egiten irakasten die mutilei (Despentes, 2007). Hala ere, 

badira,  maskulinotasunaz jabetzerakoan traba edo zailtasun bezala ikusten diren zenbait 

prozesu eta une gizonezkoentzat, jarraian azalduko direnak. 

2.3.3.1. Gizonak (eta maskulinitateak) ere egin egiten dira 

 

Bigarren olatu feministatik aurrera, diskurtso esentzialistekin bat ez zetozen 

aldarrikapenak egiten hasi ziren, gizonei dagokionean ere bai. Horrela bada, gizonak, 

eta horiekin lotuta, maskulinitateak egin egiten diren kategoriak direla defendatu zuten 

(Connell, 2005). Amarengandik bereiztea da gizon bat izateko eman beharreko lehen 

urratsa, zenbaiten ustez, mingarriena. Gizontasuna eraiki eta eskuratu nahi duten 

haurrek independentea, eta batez ere, ez femeninoa den identitate batez jabetzeko, 

amarengandik bereiztu eta bere bidea aurkitu behar dute bizitzan. Era honetan, 



40 

 

independentzia garatu ez eze, femeninotzat hartzen diren ezaugarriekiko distantzia 

hartzen dute (Gilmore, 1990: 27; Carabí, 2000: 22). 

Amarengandik bereizi ostean, prest daude gizontasunaren prozesuan murgiltzeko, 

eta gizonen identitatearen mitoarekin hasten dira borrokatzen: 
 

La virilidad es un mito terrorista. Una presión social constante que obliga 

a los hombres a dar prueba sin cesar de una virilidad de la que no pueden nunca 

estar seguros: toda vida de hombre está colocada bajo el signo de la puja 

permanente (Falconnet et al., 1975 apud Sau, 2000: 32). 

 

Gizonen identitatearen mitoak azaltzen duenez, gizonezkoentzat gizon egitea 

bizitzako prozesu garrantzitsuena da. Gizarteko goreneko tokia bereganatzeaz gain, 

gizartean, eta gainontzeko gizonen aurrean ere onarpena eta estimua lortzen baitu. 

Gizon egite horrek, hortaz, gainontzeko gizonekin lehia konstantean bizitzea esan nahi 

du, nor baino nor maskulinoago, nor baino nor gizonago (Gilmore, 1990; Sau, 2000). 

Mito honi heltzen diote Gilmore (1990) bezalako adituek maskulinotasuna feminititatea 

baino sozialki argudiatuagoa eta eztabaidatuagoa dela esateko, hots, maskulinotasuna 

feminitatea baino eraikuntza sozialagoa dela argudiatzeko “feminity is more often 

constructed as a biological” (1990: 12). 

Gizontasuna eskuratzerakoan, gizonezkoek beste arazo nagusi bati ere egin behar 

diote aurre: 0 joerako heziketa emozionalari, hain zuzen ere (Emakunde, 2008: 28). 

Sentimenduak ezkutatzera behartzen dituzte (dela etxean, dela eskolan), eta azkenaldiko 

ikerketek erakutsi dutenez, horren ondorio nagusia da ez daudela prestatuta presio 

emozional handiagoko uneak kudeatzeko (idem). Adituek ez dute uste kasualitatea 

denik egoera horiei emakumeek gizonezkoek baino askoz erantzun hobeak ematea.  

Ezaugarri, jarrera eta praktika hauekin bat datorren maskulinitate ereduari 

maskulinitate hegemonikoa (Connell, 2005: 76) esaten zaio. Connell adituak (2005) 

erabili zuen lehen aldiz aipaturiko eredua izendatzeko. Hala ere, jatorriz Antonio 

Gramsci-ri zor zaion terminoa dugu, zeinak klase harremanen analisirako erabili zuen, 

bizitza sozialean indarrean dagoen posizioa izendatzeko. Connell-ek (2005), Gramsciren 

terminoa bere eginda, honela definitzen digu men’s studies delakoetan funtsezkoa 

bihurtu den kontzeptua: 
 

‘Hegemonic masculinity’ can be defined as the configuration of gender 

practice which embodies the currently accepted answer to the problem of the 

legitimacy of patriarchy, which guarantees (or is taken to guarantee) the dominant 

position of men and the subordination of women (2005: 76).  



41 

 

 

Connell-ek (2005) azaltzen duenez, gainera, maskulinitate hegemoniko bat 

dagoela aurre suposatzeak, emakume/gizon genero harremanen artean hierarkia bat 

ezartzeaz gain, gizonezkoen artean ere hierarkia bat eraikitzen du. Areago, Gilmore-kin 

(1990) bat etorriz, maskulinitate hegemonikoak, bai eta gizonen identitatearen mitoak, 

gizonezko guztiak, nahi eta nahi ez, maskulinitate normatiboak ezartzen dituen normen 

mendeko bihurtzen ditu, eta arau horiek eta jarrera horiek betetzera behartzen ditu, 

maiz, ezaugarri horiekin identifikatzen ez diren arren. Hori dela eta azkenaldian, 

mugimendu feministek bultzatuta, maskulinitatearen definizio normatiboak arazo 

batekin egin du topo: gizonezko asko ez datoz bat maskulinitate eredu horrekin eta 

bestelako maskulinitateak aldarrikatzen hasi dira. 

2.3.3.2. Maskulinitate ereduen iraultza: eredu hegemonikoa vs. bestelako ereduak 

 

Egungo gizartean, baina, maskulinitate hegemonikoaz bestelako ereduak ere kausi 

genitzake, nahiz eta historikoki gehiengoak diskurtso normatibo horrekin bat etorri. 

Bada jarrera bat maskulinitate hegemoniko hori exajerazioz erreproduzitzen duena: 

hipermaskulinitatea (Bonino, 2000: 53; Pescador, 2004: 119). Maskulinitate 

hegemonikoaren muturreneko jarrera erradikal hau, batez ere, nerabezaroan antzematen 

da, eta aipatu diren ezaugarri maskulinoak gehiegikeriaz erakustean oinarritzen da.  

Bestetik, men’s studies delakoaren jaiotzatik gaur egunera, maskulinitate 

hegemonikoa auzitan jarri da eta honekin identifikatzen ez diren gizonezkoek beraien 

eredu eta identitate propioak berreraiki dituzte (Segarra et al., 2000).  

Maskulinitate hegemonikoarekin hausten duten maskulinitateei, mugimendu 

feministekin bat egin eta berdintasunean sinesten dutenei, benetako gizona atzean utzi 

eta etxeko lanetan, haurren zaintzan eta emakumea historikoki zapaldu duten bestelako 

lanetan inplikatzen direnei (Emakunde, 2008) gizon berri deritzote (Vicent, 2003: 205) 

“El ‘nuevo varón’ no puede ser de un modo, sino de mil modos, como la ‘nueva mujer’” 

(idem) 

2.3.4. Feminitate ereduak aztertzen 

 

“El mundo social construye el cuerpo como realidad sexuada y como depositario 

de principios de visión y de división sexuantes” (2000: 22) diosku Bourdieu-k (2000) 

gorputzaz mintzo denean. Hernández-ek (2003) antzekoa proposatzen digu, hots, 



42 

 

gorputza balio kulturalez hornitutako errealitate sexuatua dela (2003: 125). Gaude, 

historikoki emakumeen gorputzaz esandakoek, emakumeen gorputzari ezarritakoek eta 

emakume gorputzak ikusteko moduek ezin hobeto berresten dituztela adituon 

adierazpenak. Alvarezek (2012) dio emakumeen gorputzak “seme-alaba emaile edo 

objektu sexual pasibo bezala” (2012: 91) definitu direla, hots, emakumeak edo seme-

alabak izateko, edo objektu sexual pasiboak izateko gorputzak baino ez direla. Gainera, 

pasibo ez ezik, ahul eta gaizto izatera kondenatuta egon da emakumea diskurtso 

erlijiosotik bertatik (Iturra, 2003), Eva Adamen saihetsetik  jaiotakoa izaki. Emakumeen 

genitalak ere era negatiboan irudikatu dira beti, horrela bada, zakila edukitzea 

bertutetzat, are indarraren markatzat hartzen bada ere, bagina zulo beltz bat baino ez da, 

emakumeak jaiotzetik duen hutsunea (Bourdieu, 2000: 23). 

Hauek dira, zenbait adituren esanak kontuan hartuta (ikus. § Eranskina. Taula 2), 

emakumeak definitzeko erabiltzen diren adjektibo eta jarrerak: delikatuak, ahulak, 

ugalduak izateko prestatuak, argalak eta gazteak, emozioz eta sentimenduz osatutako 

gorputzak, xamurrak, femeninoak, pasiboak, objektibizatuak, otzanak, isilak, 

limurtzaileak, asexualak, maitatzeko beharra dutenak, ezkonduak eta amak. 

Emakumeei esleitzen zaizkien praktikei dagokienez, gizarteak bigarren 

mailakotzat hartu dituen lanak egiten dituzte, guztien artean esanguratsuenak etxearen, 

seme-alaben eta pertsona helduen zaintza izanik (Despentes, 2007). Zaintza lanen 

banaketa asimetrikoaren bitartez patriarkatuak ondorengoa bermatzen du: botere 

handieneko lanak gizonezkoentzat geratzen dira libre, esaterako, kulturarekin, 

politikarekin eta ekonomiarekin lotutakoak (Puleo, 2000), eta hortaz, gizonezkoen 

boterea ez da auzitan jartzen; emakumeak eremu pribatura espetxeratzen dira, zeinetan, 

seme-alabak patriarkatuaren klabeetan haziko dituzten. Hortaz, etxea eta seme-alabak 

zaintzeaz gain, emakumeak gizonen boterearen sostengatzaile nagusi dira, eta 

patriarkatuaren ideien transmisore. Azaldutakoaz gain, esan beharra dago aipatu 

zereginak ordaindu gabeko lanak direnez, emakumeek buruaskitasun ekonomikoari ere 

muzin egiten diotela hauetara bakarrik mugatzen direnean, oraindik gizonen 

mendekoago eginez (Emakunde, 2008: 13-14).  

Heziketak ere gizonen beharretarako soilik hezten ditu emakumeak. Txikitatik 

neskei ematen zaizkien jostailuei erreparatzen badiegu, esaterako, panpinak, sukaldeko 

instrumentuak edo lisatzeko makinak oparitzen zaizkiela ikusiko genuke, hots 

etxekoandre baten tresnak. Kiroletan ere egiten da bereizketarik “femenino” bezala 



43 

 

definitzen direnak igeriketa sinkronizatua, gimnasia erritmikoa eta patinajea izanik 

(Cantero, 2003). Horrela bada, emakumeak txikitatik Kate Moss bezalakoak izateko 

hezten dituzte, eta ez King Kong bezalakoak izateko (Despentes, 2007: 10). Hala ere, 

zenbait teorikok aho batez onartzen duten legez (Despentes, 2007; Esteban, 2004; 

Lipovetski,1999; Rich, 1996; etab.), patriarkatuak emakumea mendekotasun egoerara 

eramateko erabili dituen hiru tresna nagusiak honakoak dira: edertasunaren mitoa, 

amatasuna eta maitasun erromantikoa. 

2.3.4.1. Edertasunaren ikuskeraren bilakaera Venusen iruditik: deabrutik 

aingerurako bidean 

 

Edertasunari dagokionez, esan beharra dago kategoria honek ez duela garrantzia 

bera emakumeengan edo gizonengan, batez ere emakumeei esleitu zaien ezaugarria 

izanik (Ryan, 2010: 26). Hala ere, historiak erakusten digu beti ez dela edertasuna 

femeninotasunaren berme izan. Garai paleolitiko eta neolitikoan emakumeen 

errepresentazioak ez ziren batez ere ederrak, Willendorf-eko Venusa edo Dolni 

Vestoniceko dama, kasu (Lipovetski,1999: 94). XX. mendera arte iraun zuen joera 

honek landa-munduan, “la belleza ni se come ni se bebe” (1999: 96) esaera zaharrean 

antzeman dezakegun bezala. Emakumearen dohain nagusia, hortaz, aipatu garaietan ez 

zen izan edertasuna. Emakumeak beste inperatibo moral batzuen arabera eraikitzen 

ziren (bide batez, hona hemen beste arrazoi bat identitate ereduak kulturalki eraikitzen 

direla pentsatzeko).  

Noiz sartzen da orduan edertasuna feminitatearen eraikuntzan balio goren bezala? 

Lipovetskiren aburuz (1999: 99), estatuaren eta klase sozialen sorrerak ekarri zuen 

kategoria da edertasuna. Kultura klasikoko errepresentazioei erreparatuz, edertasunak 

protagonismoa zuela ikus genezake, jainkosetan edo arte errepresentazioetan, kasu 

(Cnidoko Afrodita, adibidez). Dena den, garai klasikoan edertasuna gizonetan gehiago 

goraipatzen zen emakumeetan baino. Erdi Aroan ere edertasunak bazuen indarrik, eta 

aro klasikoan ez bezala, jada emakumeen berezko ezaugarria zen. Hala ere, 

emakumearen edertasuna tranparekin lotzen zen, hortaz, guztiz konnotazio ezkorra 

zuen. Errenazimendura arte itxaron behar dugu emakumearen edertasuna ezaugarri 

baikortzat hartzeko eta emakumea, lehen aldiz, sexu eder bezala izendatzeko. 

Errenazimenduko Venusek, Botticcelliren Venusen jaiotza (1485-1486) famatuan 



44 

 

bezalaxe, perfekzio moral eta espirituala errepresentatzen zuten. Mende gutxi batzuen 

buruan, hortaz, emakumea deabru izatetik aingeru izatera pasatu zen.  

Lipovetskik (1999: 121) diosku, egungo mendebaldeko kulturan ere 

errenazimenduko edertasunaren idealak indarrean jarraitzen duela. Baina, edertasun 

honek emakumea era pasibo batean eta guztiz objektibizaturik ulertzen du, estatikoa eta 

beti gaztetasunarekin lotutakoa izaki. Hori dela eta Sauk (2000) dominazio 

maskulinorako arma nagusitzat hartzen du, edertasunaren mitoari esker emakumeek 

beraien mendeko posizioa onartzen dutelako, eta ondorioz, gizonek ez dutelako beraien 

boterea arriskuan ikusten. Halaber, mitoak emakumeak ikuspegi manikeotik sailkatzen 

ditu: emakumeak edo itsusiak edo ederrak dira, ez dago tartekorik (2000: 30). 

Edertasunarekin lotzen da emakumeak ezaugarritu dituen beste balore bat: 

seduzitzeko eta ugalkortasunerako gaitasuna (Lasarte, 2012). Edertasuna aitzakia izanik, 

historikoki gizonezkoek emakumeak sexualizatu dituzte, eta objektu bezala definitu 

(Esteban, 2004). Horregatik esaten da “las mujeres son más cuerpo que los hombres, o 

lo son de una manera más explícita” (Esteban, 2004: 101). Valcárcel-ek  (1997) diosku, 

gainera, edertasuna izan dela emakumeei beraien gorputzaren jabegoa lapurtzeko 

elementua, alegia, emakumeen gorputzak inoiz ez direla izan emakumeenak, 

patriarkatuarenak baizik (1997: 168). Rich-ek (1996) ere hori bera azpimarratzen du 

patriarkatuak emakumea lortzeko gorputza erabili duela esaterakoan (1996: 80).  

2.3.4.2. Amatasuna: bertutea ala kartzela? 

 

Historikoki seme-alabarik gabeko emakumeak guztiz baztergarriak izan dira 

gizartearentzat; haurrik gabeko emakume batek, ikuspegi normatibo horretatik, 

emakume izateko eskubide guztia galtzen zuen (Rich, 1996: 359). Baina, benetan egiten 

du amatasunak emakume bat emakume? Rich-ek (1996: 360) berak ezezkoan erantzuten 

dio galderari, izan ere, feminismoari ekarpen handiena egin dioten emakumeei 

erreparatzen badiegu batek ere ez duela seme-alabarik izan ikusiko genuke: Charlotte 

Brönte, Margaret Fuller, George Eliot, Emily Brönte, Emily Dickinson, Christina 

Rosset, Virginia Woolf eta Simone de Beavoir. Izen hauek Rich-en ezekoa (1996: 360) 

bermatzen dutela esan genezake. 

Egungo gizartera begira jartzen bagara, Lasartek (2012) erakutsi duenez, oraindik 

orain ere amatasunaren ikuskera berdinak indarrean dirau, eta gizarte gehientsuenetako 

emakumeak guztiaren gainetik amak dira (2012: 116). Patriarkatuak emakume idealaren 



45 

 

irudia amatasunaren gainean eraiki du, horrela bada, gizon orok izan lezakeen 

emakumerik onena emazte-ama-etxekoandrea da (Lipovetski, 1999: 190). Esan 

genezake, Betty Friedan-ek kultura iparamerikarrerako deskribatutako The Feminine 

Mystique (1963) bera dakusagula mendebaldeko kulturarako ere bai: patriarkatuak 

amatasuna eta zaintza positiboki eta emakumeentzako maxima bezala eraiki du 

emakumea bere sareetan harrapatzeko eta mendekoago egiteko. Bestela esanda, 

estrategia patriarkal horrek amatasuna emakumeek “baloratutako” zerbait bezala 

eraikitzen dute, baina, berez, independentzia guztia galtzera daraman kartzela baino ez 

da, aho biko ezpata (idem). Honen adibide dugu Rich-en (1996) lana, amatasunaren, 

haurdunaldiaren eta erditzearen aurpegi ezkorra ikusgarri egiten duen neurrian. 

Lipovetskik (1999) nola Despentesek (2007) ere amatasuna ikusten dute 

dominaziorako amu nagusi: “La maternidad se ha vuelto el aspecto más glorificado de 

la condición femenina. Es también, en Occidente, el dominio en el que el poder de la 

mujer se ha intensificado más” (Despentes, 2007: 22). 

Aurrekoekin batera, ikuspegi garaikideago batetik, Rodriguezek (2019) ere 

antzekoa adierazten du amatasunaren inguruan: “gaur egun amatasuna da gorputzak 

kontrolatzeko dagoen gudu zelai handienetako bat, emakumezkoak esentzializatzeko 

balio duena, gainera.” (Rodriguez, 2019: 23).  

Guztiarekin ere, ikusi dugu teorikoen artean onartuta dagoela amatasunak 

emakumeak mendekotasunera daramatzala pentsatzea; izan ere, emakumeak beraien 

beharretara baino besteen bizitzetara begira jartzen baititu:  
 

La institución de la maternidad, unida a la obligatoriedad de la 

heterosexualidad impuesta, (…) veda ciertas alternativas, exigiendo «instinto» 

maternal en lugar de inteligencia, generosidad en lugar de autorrealización, y 

entrega a la asistencia emocional de los demás, en lugar de imaginación creativa 

(Bengoechea, 1996: 411).  

2.3.4.3. Emakumea maitasunaren amarruan 

 

Mintzagai dugun mendebaldeko diskurtso hegemonikoaren eragina hain da 

handia, ezen maitasuna bera ere arautzera iristen den. Esan gabe doa, diskurtso 

hegemonikoak defendatzen duen maitasun harremana guztiz dela heterosexuala. Horrez 

gain, Lipovetskik (1999) azaltzen duenez, gizonek eta emakumeek oso markatuta dute 

zein den bakoitzaren egitekoa harreman batean: gizonezkoak eman behar du lehen 



46 

 

urratsa, eta emakumeak (hemen ere pasibo) dira konkistatuak; gizonei lizunkeria 

dagokie, emakumeei, ordea, gogortasuna, moral sexualari dagokionean.  

Edertasunean nola, maitasunean hala, emakumeei eta gizonei eskatzen zaiena ez 

da parekoa. Emakumeak maitasunera emanak izateko dira heziak, hori da beraien 

bizitzako helburu nagusia eta bizitzeko arrazoia. Honen arabera, emakumeen premien 

hierarkian goreneko lekua luke maitasunak; ordea, gizonarentzat bigarren mailakoa. 

Lipovetskik (1999) azaltzen duenez, zenbait izen garrantzitsu ere bat datoz 

aipatutakoarekin, beraien idatzien bitartez transmititu dutenez: Byron, Nietzsche; 

Beavoir, Mlle. De Lespinass, Édith Piaf, besteak beste.  

Emakumeak, hortaz, guztiaren gainetik maitatzeko hezi dira, eta horrek gizonaren 

mendekoago egin ditu, izan ere, emakumeak emazte onak izan behar dira, beraien 

betebeharren gainetik senarrarenak jarriz. 

2.3.4.4. Feminitate ereduen iraultza: emakume hegemonikoa vs. emakume berria 

 

Maskulinitate hegemonikoa feminititatearekiko dikotomikoki eraiki da (Connell, 

2005). Horrek esan nahi du, maskulinitate hegemoniko bat baldin badago, feminitate 

hegemoniko bat dagoelako dela, eta alderantziz. Areago, emakume berri bat dagoela 

aldarrikatzen duenak (Lasarte, 2012), edo eta hirugarren emakume bat dagoela sinesten 

duenak (Lipovetski, 1999), konbentzituta daude emakume izateko eredu normatibo bat 

dagoela, honi erantzutera baitatoz emakume berri edo hirugarren emakume kategoriak. 

Hau kontuan izanik, eta Connell-en (2005) proposamen onartu eta erabiliarekiko 

koherentzia mantentzeko asmoz, guk geuk delako emakume eredu berri horren 

antonimoari feminitate hegemoniko deitzea erabaki dugu. Uler bedi, hortaz, feminitate 

hegemoniko kategoria, historikoki emakumeei esleitu zaien ezaugarri, portaera, jarrera, 

gorpuzkera eta izateko moduak barnebiltzen dituen patriarkatuak eraikitako eredu sozial 

bezala, zeinak, maskulinitate hegemonikoarekiko dikotomikoak diren ezaugarriez 

osatuta egon arren, patriarkatua zilegi egiten duen, eta ondorioz, dominazio maskulinoa, 

ere bai. 

Feminitate hegemoniko horren antonimoa litzateke Lasartek (2012) proposatzen 

duen emakume berri kategoria, zeinak emazte eta ama eredugarria izateari muzin egin 

eta bestelako aukerak bilatzen dituen (2012: 16). Edo, Lipovetskik (1999) aipatzen duen 

hirugarren emakumea edo emakume indeterminatua: 
 



47 

 

En la actualidad un nuevo modelo rige el lugar y el destino social de la 

mujer. Nuevo modelo que se caracteriza por su atonomización en relación con la 

influencia que tradicionalmente han ejercido los hombres sobre las definiciones y 

significaciones imaginario-sociales de la mujer (1999: 218).  

 

Hala ere, hirugarren emakume hau libreagoa bada ere, ez dela guztiz librea 

adierazten digu Lipovetskik (1999), hortik datorkio indeterminatua izena. Izan ere, 

berdintasunerako bidean, hainbat izan dira emakumea buruaskiago egin dituzten 

lorpenak, baina, oraindik ere badira emakumeak estutzen eta are lotzen dituzten kateak, 

esaterako, aurrerago aipatu dugun kristalezko sabaia deritzotena (Valcárcel, 1997). 

2.4. Analisirako baliatuko diren kontzeptu zein tresna kritikoak 

 

Aurreko orrietan zedarritu ditugu, ikuspuntu anitzetatik, maskulinitateen eta 

feminitateen ardatz kontzeptualei buruz egon diren hurbilpen eta funtsezko bilakaerak. 

Puntu honetan, eredu hegemonikoen inguruan aipaturiko ezaugarri, jarrera, praktika, 

zein espazioak laburbilduko ditugu, eta hauek guztiak analisirako baliagarri izango 

dugun taulan bilduko (ikus. § Eranskina. Taula 2). Aipatu nahiko genuke, emakume 

berri edo gizon berrien ereduekin ere gauza bera egin genezakeen arren, Carrerak 

(2014) edo Guasch-ek (2003) beraien taula tipologikoekin egin duten bezala, eredu 

hegemonikoaren kontrako ereduetarako ez dugula tipologiarik proposatu nahi izan. Izan 

ere, iruditzen zaigu eredu edo tipologia hauek izan behar genukeena arautzen dutela 

neurri batean. Identitate ereduak sozialki eraikitzen diren ustekoak izanik, arau-

emaileak eta estankoak diren tipologiak eta eskemak baztertu nahi izan ditugu.  

Bestalde, Narratologia Modalak (Bal, 1985; Friedman, 1955; Genette, 1989; 

Garrido Dominguez, 1993; Pozuelo Yvancos, 1988; Rimmon-Kenan, 1983; Villanueva, 

1989) baliatzen dituen alderdi eta tresna metodologikoak ere geure egingo ditugu 

testuen irakurketara pasatzean. Horrela bada, ahotsaren, fokalizazioaren, pertsonaien, 

espazioaren, denboraren, eta beste zenbait elementu narratologikoren bitartez, ipuinen 

irakurketa proposamen bat ematen saiatuko gara. Master amaierako lan honetan ez dugu 

Narratologia Modalaren xehetasun eta bilakaeraren berri eman nahi izan, batetik, aski 

hedatu eta ezaguna den metodologia delako, aurreko erreferentzia bibliografikoetan ikus 

daitekeen modura; bestetik, testuen analisian bertan azaleratuko direlako metodologia 

honetatik baliatuko ditugun kontzeptuak. 



48 

 

3. Analisia 

 

Arestian aipatu dugunez, ipuingintzaren, eta zehazki, 2003 eta 2018 urteen 

bitartean saritutako ipuingintzaren irakurketaren bitartez, maskulinitate eta feminitate 

ereduak aztertu nahiko genituzke. Horretarako, aurreko atalean barnebildu ditugun 

ezaugarri, praktika, espazio eta bestelakoak ez ezik (ikus. § Eranskina. Taula 2), 

narratologia, eta honek eskaintzen digun azterketa modua izango ditugu tresna nagusi. 

3.1. Aztertuko den corpusa eta idazleak 

 

Azterkizun dugun corpusa zehazte aldera, euskal literatura instituzioak XXI. 

mendean saritu dituen ipuin-liburuetan jarri dugu arreta, eta hori kontuan izanik, 

Euskadi Literatur Saria irabazi duten ipuin-liburuak barnebildu dira aztertuko den 

corpusean, euskal literatur sistemako sari garrantzitsuena izaki. Honakoak dira corpusa 

osatzen duten obrak kronologikoki, hurrenez hurren: Jokin Muñozen Bizia lo (2003); 

Iban Zalduaren Etorkizuna (2005); Xabier Montoiaren Euskal hiria sutan (2006); Ur 

Apalategiren Fikzioaren izterrak (2010) eta Eider Rodriguezen Bihotz handiegia 

(2017). 

Aztertuko den lehen autoreari dagokionez, Jokin Muñoz Trigo “Ebro ibaia eta 

trenbidea bat egiten duten” (Muñoz, 2003) Castejonen (Nafarroa) jaio zen 1963an. 

Irakasle eta filologia ikasketak burutu zituen Donostian, eta egun institutuko irakaslea 

da. Hausturak (1995), aztergai dugun Bizia lo (2003) (Euskadi Literatur Saria, 2004) eta 

Antzararen bidea (2007) (Euskadi Literatur Saria, 2008) dira bere unibertso literarioa 

osatzen duten obretako batzuk. Aztertuko dugun ipuin-liburuari dagokionez, asko dira 

obra deserosotzat hartzen duten kritikariak (Arregi Diaz de Heredia, 2003; Egaña, 2003; 

Estankona, 2003; Sarasola; 2010a; Telleria, 2003; Unanue, 2003). Gris kolorez 

margoturiko obra omen (Asurmendi, 2003), Muñozek pertsonaien baitatik guztiontzako 

baliagarriak izan litezkeen kontakizunak eskaintzen dizkigu, euskal gatazka oinarrian 

jarriz (Arregi Diaz de Heredia, 2003; Asurmendi, 2003; Gorrotxategi, 2003). 

Iban Zaldua 1966an jaio zen Donostian, nahiz eta gaur egun Gasteizen bizi. 

Historian lizentziatu zen eta egun EHUn dihardu Ekonomiaren Historiako irakasle 

lanetan. Bere literatur ibilbidean ipuina da gehien landu duen generoa, baina, horretaz 

gain, eleberria eta kritikan ere ibili den idazlea dugu. Produkzio literario zabal batek 

ezaugarritzen du bere burua ipuingiletzat kontsideratzen duen Zaldua, besteak beste, 

Euskaldun guztion aberria (2008) eleberria, Obabatiko tranbia (2002) saiakera lana edo 



49 

 

aztergai dugun Etorkizuna (2005) (Euskadi Literatur Saria, 2006) bere lanetako batzuk 

dira. Kritikak dioena aztertuz, konta tankera ironikoak, ispilu-jokoak eta batasun 

tematikoak ezaugarritzen duten obra da Etorkizuna (2005) (Retolaza, 2006a). Ardatz 

kronologikoan bilbatzen den liburuan (Juaristi, 2006), fantasiarekin egiten duen jolasa 

ez eze, han-hemenka agertzen diren euskal gatazkaren oihartzunak ere nabarmentzekoak 

dira (Galarraga, 2006a; Kortazar, 2005a). 

Xabier Montoia dugu aztertuko den hurrengo autorea. Literaturan eta musika 

munduan ibilitakoa, 1955ean jaio zen Gasteizen, eta  Euskal Telebistan dihardu lanean. 

Asko argitaratu duen autorea dugu, zeinak narratiba ez ezik poesia eta kronika ere ondu 

dituen. Aztergai dugun Euskal hiria sutan (2006) (Euskadi Literatur Saria, 2007) ipuin-

liburua ez ezik, Azken afaria (2013) nobela, Anfetamiña (1983) poesia liburua eta 

Plastikozko loreak erregearentzat (1998) kronika liburua dira argitaratutako 

izenburuetako batzuk. Mintzagai dugun obrari erreparatuz, askotariko gai, ikuspuntu eta 

are teknika narratiboak biltzen direla diosku kritikak (Juaristi, 2007; Rojo, 2007). Hala 

ere, oso desberdinak izanagatik badute guztiek elkargune bat: pertsonaia guztiak 

gainditu beharreko ataza baten aurrean jartzen ditu autoreak. Atxagari keinua egiten 

dion Euskal hiria sutan (2006)-ek (Galarraga, 2006b; Kortazar, 2007; Retolaza, 2006b; 

2007), euskal gizartea sutan irudikatzen digu, estropezuz eta tira-birez betea (Galarraga, 

2006b). 

Ur Apalategi Parisen jaio zen, 1972an. Zuzenbide ikasketak egin ostean euskal 

filologian doktore egin zen, eta egun Université de Pau et des Pays de l´Adour-eko 

irakasle katedraduna da. Ikertzaile, iruzkingile, eta artikulugile ere baden idazle honek, 

aztergai dugun Fizkioaren izterrak (2010) (Euskadi Literatur Saria, 2011), Gure Gauzak 

S.A. (2004) nobela, Belaunaldi literarioak auzitan (2005) saiakera lana eta Unai 

Goieaskoetxea Arronategi-rekin batera idatzitako Erdi guneak (1995) poesia lana 

kaleratu ditu, besteak beste. Aztergai den obrari gagozkiola, literatur mundua dugu hari-

tematiko nagusia (Balerdi, 2010; Sarasua, 2015). Zalduaren estilotik gertu dagoen 

(Sarasola, 2010b) tonu umoretsu, parodiko eta ironiko batetik (Makuso, 2011; Rojo, 

2010), euskal literaturaren munduaren metafora bat sortzen du Apalategik obra honetan 

(Asurmendi, 2012; Rojo, 2010). 

Aztertuko den azken idazlea Eider Rodriguez dugu 1977an Oreretan jaiotakoa. 

Publizitate ikasketak egin zituen, editore eta kazetari lanetan ere ibilitakoa da, nahiz eta 

egun irakaslea izan EHUn. Euskal literaturan ipuinlari bezala nabarmendu da oreretarra, 



50 

 

Eta handik gutxira gaur (2004), Haragia (2007), Katu jendea (2010) edo aztergai 

dugun Bihotz handiegia (2017) (Euskadi Literatur Saria, 2018) ipuin-liburuekin, besteak 

beste. Kritikaren aburuz, deserroturik, beraien lekuaren bila dabiltzan pertsonaiak 

ekartzen ditu aztergai dugun obrak (Arinas, 2018; Rojo, 2017). Kontraesan moralez 

(Rekondo, 2018) eta giza-harremanez (Andreu, 2018; Ezkerra, 2017) diharduen testu 

honek, protagonista femeninoen bidez (Alvarez, 2017), egunerokoak diren gaien 

aurrean harridura eta deserosotasuna sentiarazten dio irakurleari (Agirre, 2018). 

Rodriguezek bere-berea duen estilotik, zuzenean esan barik iradoki egingo dute ipuinek 

(Jauregi, 2017), prozesu horretan elipsiekin zein ardatz kronologikoarekin jolas eginez 

(Rekondo, 2018).  

3.2. Jokin Muñozen Bizia lo (2003) 

 

Aztergai dugun lehen obra bost ipuinez dago osatuta, eta esan genezake, 

kritikarekin bat etorriz (Sarasola, 2010a), batasun tematikoak ezaugarritzen duela obra, 

ipuin guztiek zuzenean edo zeharka euskal gatazkez dihardutelako. Hala ere, badira 

bestelako gaiak, kasu batzuetan, gatazkaren gainetik nabarmentzen diren lehen 

mailakoak direnak, esaterako “Mekanoa” kontakizuneko semearen gaixotasuna; 

“Isiluneak”-eko bikotearen inkomunikazioa; eta “Xantilli”-ko haurren “gizontze” 

prozesua. Gainontzeko bi ipuinetan, lehen mailako gaia euskal gatazka bada ere, 

bigarren maila batean agertzen da bestelakorik, “Azterketa”-n kasu, irakasle-ikasle 

arteko harremanaz eta izenburua ematen dion azterketaz baitihardu; eta “Elurraren 

isila”-n bikote harremanaz.  

Batasun tematikoaz landa, ikusi dugu ipuinok teknika narratibo antzekoz eraiki 

direla, izan ere, “Azterketa”-ko bigarren pertsonako narratzailea salbu, gainontzekoetan 

narratzaile heterodiegetikoa mintzo zaigu, kanpo-fokalizazioz. Fokuaren erabilera, 

gainera, nabarmentzekoa dugu, baliabide honen bidez, fokua noiz pertsonaia batengan, 

noiz bestearengan jarriz, aktanteek hitz egiten ez badute ere, pertsonaien barnera sartu 

eta hauen barne-mintzoaren berri ematen zaigu. Bestela esanda, fokuaren erabilera 

introspektibo honen bitartez lortzen da pertsonaien karkaterizazioan sakontzea, eta 

Arregi Diaz de Herediak (2003) esango lukeen moduan, “bakarrizketa gurutzatuak” 

papereratzen dira. Fokuaren txandakatzea “Xantilli”-n izan ezik gainontzekoetan 

nabarmentzen zaigun ezaugarria da, eta dakusagunez, teknika narratibo aldetik, 

batasuna ematen die kontakizunei. Denborari erreparatuz ere antzekoa esan genezake, 



51 

 

ipuin guztiak baitaude orainalditik eraikiak. Areago, orainalditik diharduten arren, ikusi 

dugu guztiak daudela iraganarekin harremanduta, arestian azpimarratu dugun bezala, 

euskal gatazken presentzia ezin ukatuzkoa baita.  

Paratestuan nabarmentzen zaizkigun elementuei erreparatuz, azkenik, ipuinek 

badutela antzekotasunik ikusi dugu. Hasteko, azalean protagonista dugun mekanoa, 

lehen ipuinaren izenburua izateaz gain, ipuinez ipuin atzeko oihalean errepikatzen den 

motiboa dugu. Bestetik, izenburutik bertatik ikusi dugu gai nagusia edozein delarik ere, 

kontakizun guztiak datozela mezu bera ematera: Xabier Lizardiren poemaren 

berrinterpretazio bat eskaintzen duen obra honek (Ayerbe, 2014: 21), gatazka garaian 

geldirik eta mutu dagoen gizartea salatzen du.  

Ondoko lerroetan gure ikerlanaren helburu den maskulinitate/feminitate ereduak 

aztertuko ditugu, ikasketa kulturalek nabarmendu dituzten kontzeptu desberdinak ardatz 

hartu eta ipuin desberdinetan nola gauzatzen diren adieraziz. 

3.2.1. Gorputza eta jarrerak 

 

Gorputzei eta jarrerei erreparatuz, Valcuencek (2003) eta beste zenbait autorek 

azpimarratzen dutenez (ikus. § Eranskina. Taula 2), diskurtso hegemonikoak gizonak 

indartsuak eta familia babestuko dutenak izan behar dutela exijitzen du (2003: 11). 

Aurkitu dugu honen adibiderik obran zehar, esaterako “Mekanoa” lehen ipuineko 

aitaren kasuan, “aitaren gorputz handia” (7) baita, eta semea babesteko helburuz “Aitak 

ez zion eskua bizkar gainetik kendu” (8).  

Bestalde, deskribapen hau apurtzera datorren bestelako errepresentaziorik ere 

aurkitu dugu, hegemonikoaz bestelako eredu baten argitan. Honen adibide behinena 

Juanan dugu, “Azterketa” ipuineko irakaslea, hegemoniak arautu bezala indartsua, altua 

eta sendoa izan beharrean “Txepela, txiki mozkotea” (108) baita. 

Canteroren (2003) hitzetan, indartsua izatearekin batera, zakarra eta zikina izatea 

maskulinitate hegemonikoarekin doazen beste bi ezaugarri dira, “Azterketa”-ko 

Unairengan ere antzeman ditzakegunak “Aurreneko egunetan ile-motots batekin agertu 

zuan, zarpail-zarpail, patinetea esku batean eta karpeta argazkiz estali bat bestean” 

(110). 

Gizonei exijitzen zaien egoera korporal horren dikotomian, ahula izatea emakume 

eredu hegemonikoek berezko duten ezaugarria dugu. Hori da “Mekanoa” ipuineko 

amarengan dakusaguna, ahulena bezala deskribatzen baitzaigu “Ama, berriz, burua jaso 



52 

 

ezinean ibili da ordudanik.” (13). Hala ere, bada salbuespenik eredu honetan ere, 

“Azterketa” ipuineko Mariasun guztiaren gainetik indartsua baita “Bera [ama] bezain 

indartsua. Bera bezain irmoa” (113). 

Halaber, emakumeen ezarpen korporalekin zerikusia duen edertasunaren mitoak 

(ikus. § 2.3.4.1) Muñozen obran indar handia duela ikusi dugu, joera hegemonikoari 

jarraiki. Horrela bada, “Isiluneak”-eko Juliaren karakterizazioari erreparatuz, 

patriarkatuaren diskurtsoak emakumeei ezartzen dien edertasunaren zaintza errotuta 

duela esan genezake (Valcárcel, 1997: 168), behintzat hori erakusten du gauero 

jarraitzen duen errituarekin “Krema potetxoa itxi eta ispilu atzeko armairutxoan gorde 

du. Eskuak pasa eta pasa egin ditu aurpegitik, krema zabaltze aldera” (33). “Xantilli”-ko 

Lulu pertsonaia femininoa guztiz sexualizatuta deskribatzen zaigu: begirada maskulinoz 

deskribatuta eta alderdi fisikoari soilik erreparatuz “Ezpainetako gorri biziak 

handiagotzen zion irribarrea” (59). Horrez gain, kontakizun bereko haurrak “neskak 

ikustera” (87) joaten omen dira hondartzara, eta gaude, kasu honetan ere Lipovetskik 

(1999) deskribatzen duen funtzioa luketela neskek haurren (eta gizartearen) begietarako: 

miresten dituzte ederrak direlako, errenazimenduko Venusak bezalaxe, baina, era 

berean, begiratuak izanik, hauen pasibotasuna baino ez dute azpimarratzen (1999: 107). 

“Azterketa”-ko Mariasunen gorputz atalak ikusgarri egiten direla ikusi dugu “Atzetik 

aurretik baino politagoa iruditu izan zaik beti. ‘Ipurdia txamarra luze horren azpian 

estaltzeko ohitura hori izango ez balu’, pentsatu duk ‘dezente irabaziko likek’” (122), 

baina, kasu honetan ere edertasunaren izenean, hots, emakume ideal bezain pasibo 

egiten duen edertasunetik (Lipovetski, 1999: 107).  

Jarrerei dagokienez, ikusi dugu pertsonaia maskulinoen karakterizazio guztiak bi 

izan ezik 0 joerako heziketa emozionalean (Emakunde, 2008: 28) oinarritzen direla. 

Honen adibide dugu “Mekanoa” lehen kontakizuneko aita, barrura begira bizi baitu 

dena, eta emoziorik ez erakustea bere “gizontasunarekin” doan jarrera litzateke 

“Izugarria behar du, bai, orain ezin kanporatuz barrenak erretzen dizkion minak.” (14). 

“Isiluneak”-eko Josebak ere jarrera bera erreproduzitzen digu, ez baitu barnean daraman 

amorrua erakusten, kontrara “Ez zuen inondik inora halakorik espero Jonengandik, 

emaztearen aurrean lasai itxurak egin bazituen ere” (49). “Azterketa”-ko Unai Zuazuak 

ere bide antzekotik dirau, “Edonola ere, beste edozein irakaslerekin ere larri ibiliko 

zinen esateko ezin zenuela azterketa egin, ezinegona zenuela aita gaur bertan askatu 

behar dutelako” (107). 



53 

 

Ordea, deskribatzen edo behintzat, aipatzen diren pertsonaia femeninoengan ikusi 

dugu kontrakoa gertatzen dela, aditzera emanez gizona dela bere sentimenduak 

kontrolpean izan ditzakeen bakarra. Honen adierazgarri nagusia “Mekanoa” 

kontakizuneko ama dugu, sufrimenduaren aurrean sentimendu horiek ikusgarri egiten 

dituelako, bide batez, senarrak ez bezala “Emaztearen aiene isilak entzuten ditu aldiro. 

Sukaldean utzi du, negarrez” (13). 

Diskurtso hegemonikoak hala araututa, gizonezkoei badagokie arrakastatsuak eta 

ausartak izatea (Del Campo, 2003: 81), “Azterketa” kontakizuneko Juanan Iriartek 

eskema honekin apurtzen duela ikusi dugu. Batetik, gizon miserable eta galtzailetzat 

duelako bere burua “Ez haiz inor” (121); “Lekutan geratu duk ingurukoak txundituta 

uzten hituen garaia” (119). Bestetik, ausardiarik gabeko pertsonaia da Juanan, bai kontu 

afektiboetan “Gero, lastima, ez huen adorerik eduki Mariasuni ezer taxuzkorik esateko.” 

(122), baita alderdiko kontuetan ere, “armarik ukitu gabea” (127) delako eta damututzat 

dutelako (105). Gizon baztertua dugu, “partidukideek bizitza publikotik” (114) baztertu 

zuten lehenago Juanan, eta bukaeran, partidutik bertatik ere bai (121).  

Familien tipologiei erreparatuz, ikusi dugu fokalizatzen diren lau familiatik hiru 

patriarkatuaren diskurtso hegemonikoaren arabera eratu direla: bikote heterosexualak 

dira eta seme-alabak dituzte, bananduak egon zein ez. Hau da “Mekanoa”, “Isiluneak” 

eta “Xantilli” kontakizunetan ikusi duguna. Ostera, “Azterketa”-n bestelako familia 

eredu bat aipatzen zaigu: familia gurasobakarra. Berez, praktikan, aita baten irudia 

existitzen den arren, kartzelan egonik, bai Mariasunek eta bai bere semeak, Unaik, 

horrela eraiki dute beraien familiaren kontzeptua “Garai batean ez zenekien zergatik 

esan behar zion [amak] kristo guztiari aita edo senarrik gabeko familia zela zuena (…)” 

(106). Figura maskulinoaren absentzian historikoki gaitzetsia izan den familia eredu 

honek, Iturraren (2003: 35) esanetan, eredu hegemonikoarekin hausten du. 

3.2.2. Praktikak 

 

Vicent-ek (2003) erakutsi duenez, maskulinitate normatiboari dagokio familia 

mantentzea eta etxeko erabakiak gizonek (soilik) hartzea (2003: 209). Hori da 

“Mekanoa” kontakizuneko aitak barneratuta duen rola: “‘Neronek mantendu nahi dut 

neure familia’” (12); “‘Ohore kontua da’, esan zion emazteari, ezkondu berritan 

aitaginarrebak pisu puska hura eskaini eta ezetz esan zuenean.” (14). Azken adibide 



54 

 

honetan zein etxetan biziko direnetz erabakitzea ere aitaren esku geratzen dela ikus 

genezake.  

Lanbideei erreparatuz, Valcárcel-ek (1997) diosku lanbide boteretsu eta 

garrantzitsuenak gizonezkoenak izan direla tradizionalki, eta esaterako lehen ipuinean, 

“Isiluneak” kontakizunean, hau berresten zaigula ikusi dugu. Izan ere, protagonista 

maskulinoaren lanbidea behin eta berriz esplizitatzen da, eta banketxe bateko kargua 

duela azpimarratzen zaigu (34), baina, Juliarena, bere emaztearena, ez da aipatu ere 

egiten. 

Patriarkatuaren izenean feminitate eredu hegemonikoak ezartzen duen bezala 

(Rich, 1996: 47), historikoki emakumeari esleitu zaizkio zaintza lanak, bai beste 

pertsonen zaintza, bai eta etxearen zaintza ere. “Mekanoa”-ko amak erakusten digu 

zentzu honetan feminitate hegemonikoaren eredu behinena, aita lanean dagoen bitartean 

ama delako etxeaz eta haurren zaintzaz arduratzen dena “Maria txikia bainatu eta 

oheratu du, afariaz erabat ahaztuta” (13); ama da semea janzten duena “Gero ahal izan 

zuen moduan iraun zuen amaren aurrean zutik, galtzontziloak eta galtzerdiak probatzen 

zizkion bitartean.” (10). Ama dugu, hortaz, zaintzaz ez ezik, patriarkatuaren baloreak 

transmititzeaz arduratzen dena.  

Aurrekoarekin lotuta, esan beharra dago diskurtso hegemonikoak emakumeak 

izaki pasibo bezala deskribatu dituela (Valcuence, 2003: 12). Hori da, adibidez, 

“Isiluneak” kontakizuneko Juliaren kasua, aipatu dugun bezala deskribatzen baitzaigu 

“Gaztetan berak inoiz ez zuen proposatzen zer egin eta nora joan” (41); eta “Ez da inoiz 

hitz askotako emakumea izan.” (41), baina, “Jon mundura ekarri izanak, ordea ausardia 

eman zion honetaz eta hartaz iritzi emateko” (41); alegia, amatasunak ausardia ere 

ekarri dio, bere izaera osatu du. Amatasuna ontzat ez ezik baikortzat hartzen da testu 

honetan, eta emakumea deskribatzeko ezaugarri bezala erabiltzen. Hortaz, Lipovetskik 

(1999) eta Despentesek (2007) esandakoekin bat etorriz, feminitate hegemonikoari zor 

zaizkion ezaugarriak dira aipaturikoak. 

Hala ere, bada pasibotasuna atzean utzi eta emakume aktibo bezala ezaugarritu 

denik, “Azterketa”-ko Mariasun Zuazuaren kasua dugu hau “ez duzu ama alferrik eduki, 

institutuko Eskola Kontseiluan sartuta, bazterrak nahasten –eta Guraso Elkartean, eta 

Emakume taldean, eta Auzo Elkartean…-” (107). “Elurarren isila”-ko Idoia ere beste 

adibide bat dugu, aurrerago argudiatuko dugunez, talde terrorista bateko kide baita, 

Arestiren (2014) hitzetan, gizonezkoekin soilik lotu den praktika, hain zuzen ere. 



55 

 

 Balore eta ezaugarri hegemonikoen transmisioari dagokionez, Asturiasek (2004) 

diosku opariak eta jostailuak diskurtso normatiboak ezartzen duen genero eta identitate 

ereduen bereizketa erakusteko tresna indartsuak izan litezkeela. Horrela bada, txikitatik, 

emakumeei amak eta etxekoandreak izan behar dutela irakasten zaie, eta mutilei kirolari 

eta lehiakorrak. Hori dugu  “Mekanoa” ipuinean dakusaguna, semeari gabonetan baloi 

bat oparitzen baitiote “semeak inola ere espero ez zuen baloi gogor hura” (10); ordea,  

arrebari “trapuzko panpina erraldoi” (10) bat.  

Hizkuntzaren erabilerari erreparatuz, berau izanik boterea bermatzeko 

elementuetako bat, zenbait ikerketek erakutsi dute emakumea are mendekoagoa egiten 

duela honen erabilera sexistak  (Barragán, 2004; Lomas, 2004 etab.). Honen erakusgarri 

dira, batetik, “Isiluneak”-eko Joseba, emakumeak sexualizatzeko joera baitu, hauen 

objektutasuna nabarmenago eginez “Hor ari da, horren gorrotagarria egiten zaion 

aurkezle titihandi betipoz hori, lehiaketa ergelen  bat aurkezten.” (48). Hizkuntzaren 

azterketaren barruan sartzen dugu baita ere “histerika” hitzaren erabilera konnotazioz 

betea. Izan ere “Isiluneak” kontakizunean dakusagunez, Josebak bere emaztea 

artegatzeko darabilen iraina da aipaturikoa (35), Sabuco i Cantó et al.-ek (2003: 146) 

edo Sau-k (2000) diotenez, historikoki emakumeei soilik esleitu zaien ezaugarria, hauen 

“ahultasuna” ageriko eginez. Hori da, esaterako, Charlotte Perkins-Gilmanek ondutako 

The Yellow Wallpaper (1892) obrako protagonistari gertatzen zaiona, emakumeek 

egoera honekin pairatutakoa salatuz.  

Badugu Muñozen obra honetan hipermaskulinitatea izendatu dugun ereduaren 

adibiderik (ikus § 2.3.3.2). Pescador-ek (2004) eta Boninok (2000) adierazten dutenez, 

nerabezaroa bide da diskurtso hegemonikoak ezarritako jarrera zein praktikak 

gehiegikeriaz erreproduzitzeko aroa, eta hori berori da “Xantilli” ipuineko 

protagonistarengan eta bere lagun taldearengan antzeman duguna. Praktikak aztertuz, 

hasteko, esan beharra dago Feminismo Klasikoarentzat, pornografia gizonek eta 

gizonentzat sortutako praktika bat ez ezik, emakumeen aurkako indarkeria adierazpen 

bat ere badela (Medeak, 2013: 71). Haurrek maskulinotasun honen argitan, aldizkari 

porno bat aurkitzen dutenean altxor bat bailitzan gordetzen dute, nahierara kontsumitu 

ahal izateko “Behin Ducados pakete oso bat aurkitu zuten langileen etxolen ondoan, eta 

aldizkari porno bat. Azken hau oraindik gordetzen dute hodi puska baten barruan 

ezkutatuta.” (67). Kirol arriskutsu eta zakarrak egitea batez ere gizonekin lotzen dela 

kontuan hartuz (Cantero, 2003), haurretan praktika hau muturrera eramaten dela esan 



56 

 

genezake, gustukoen duten jolasa alegiazko pistolekin norgehiagoka ibiltzea eta elkar 

hiltzea baita “Bertan gelditu da, eta eskuarekin lagunei tiro egin eta gero, paum! paum!, 

salto egin du aurrera” (67). Kirolez dihardugula gainera, arriskutsua bezainbat 

maskulinitate espainiarraren ikur kontsideratu izan den toreatzea ere imitatzen saiatzen 

dira, euretako batek, Manuk, osabak gordeta zuen kapotea dakarrenean (93).  

Imitazioa aipaturik, ikusi dugu hori dela haurrek beraien maskulinitate 

(hegemonikoa) eraikitzeko darabilten prozesua (Sau, 2000: 32). Gainera eredu finkoak 

dituztela ere nabaria da, batetik, militantzia politikoarekin loturiko pertsonaiak imitatzen 

dituzte, “Txabi Etxebarrieta ETAko buruzagia” (71) edo “Che Guevara” (72). Bestetik, 

lagun taldeak protagonistaren anaia ere erreferentetzat duela kontuan izanik, honen 

praktikak imitatzen dituzte “Winston bana eman zienez geroztik, Gabiren anaiarekin 

helduarena egiten zuten” (59); “Sorbalda batetik zintzilik –Aitorrek kazadora beltza 

eramaten duen modu berean-” (94). 

Halaber, Despentesek (2007) esaten duen bezala, txikitatik irakasten omen zaie 

mutilei lehiakorrak, arrakastatsuak, eta edozein norgehiagokaren aurrean irabazleak 

izaten. Hori da, hain zuzen, jolasten dihardutela haurrek errotuta duten ustea “Harri 

koxkorrra ostiko batez kaleko espaloi batetik bestera bota nahian dabiltza. (…) Gabik  

gozatu ederra hartzen du lagunei –Manuri bereziki- lezioa ematen dienean” (75); “(…) 

biek egin nahi zuten-eta buruarena” (69). Gainera tu egiten dute errespetatuak izateko, 

besteen aurrean nagusiak eta “gizonak” direla erakusteko (86). Zakarkeriak, 

bihurrikeriak gizonei dagozkien praktikak dira (Cantero, 2003), eta honetan ere ez dute 

hutsik egin protagonistak eta bere lagunek “(…) harriari sekulako ostikoa eman dio. 

(…) Harriak ez du kristala hautsi, baina kolpeak arrasto nabarmena utzi du kristalaren 

erdi-erdian” (76). 

3.2.3. Espazioa 

 

Vicent-ek (2003) erakutsi duenez, etxetik kanpo lan egitea, ordu luzez gainera, 

maskulinitate hegemonikoari dagokio, eta hori da “Mekanoa” kontakizuneko aitaren 

kasua. Honetan, diskurtso hegemonikoak ezarritako bereizketa dikotomikoa (Despentes, 

2007: 21) indarrean dagoela antzeman dugu. Senarra etxetik kanpo dago gehienetan, 

lanean; emakumea etxean dago beti, etxeko lanez arduratuta. Espazio publikoa gizonari 

dagokio, beraz, espazio pribatua emakumeari.  



57 

 

Bigarren kontakizunean, “Isiluneak”-en, esan dezakegu espazio utilitarioaren 

banaketa ez dela horrenbeste esplizitatzen, ekintza nagusia etxean gertatzen baita; ordea, 

aditzera ematen zaigu gizonak etxetik kanpo diharduela. “Xantilli” ipuineko gizarteari 

begira ere eskema bera eraikitzen zaigu: aitak/gizonak esparru publikoan errepresentatu 

dira, alegia, tabernan “Tabernan kartetan ari zen gizon-koadrilla bat” (76); hauekiko 

dikotomian, ordea, amak etxearekin lotuta karakterizatu dira, espazio pribatuan “Gaur 

jai eguna da, ordea, eta amek, nonbait, jakin izan dute etxean edukitzen” (68). 

Espazio utilitariotik at, sinbolikoagotzat har litekeen espazio beliko eta militarra 

ere banaketa dikotomikoan oinarritzen da. Horrela bada, gerra gizonezkoekin 

erlazionatzen den jarduera izanik (Iturra, 2003: 47), hau gauzatzeko espazio/erakunde 

militarra ere guztiz dela maskulinoa azpimarratzen digute adituek (Aresti, 2014). Euskal 

Herriaren kasuan ere banaketa hau mantendu dela esan genezake, Arestik (2014) 

dioskunez, Sabino Aranaren garaitik emakumeak esfera politikotik at utzi zirela kontuan 

hartuta, diskurtso misogino batek justifikatuta, gizonak baino gutxiago 

kontsideratzeagatik (2014: 284). Geroagoko mugimendu feministek (ikus. § 2.1.3), 

baina, euskal esparrura ere aldaketa ekarri zuten, izan ere, orduz geroztik erakunde 

mistoak sortu ziren (Aresti, 2014: 296). Hala ere, emakumeak politikan sartu baziren 

ere, are militantzia politikoan, Hamiltonek (2000) adierazi legez, politikarekin loturiko 

errepresentazioetan, batez ere ETAri dagozkionetan, emakumeak ikusezinak izan dira 

beti (2000: 160). Rodriguez et al.-ek (2016) ere antzekoa adierazten dute: “bakea 

definitzeko erabiltzen diren ezaugarri guztiak emakumeei esleitzeko joera izaten dugu; 

indarkeriari egozten zaizkionak, aldiz, gizonei atxikitzen dizkiegu. Erabaki politiko 

kontziente eta patriarkala da hori” (Rodriguez et al., 20168).  

Espazio honen maskulinizazioaren adibideetako bat “Isiluneak”-eko Jon dugu, 

Jualiaren eta Josebaren semea. Jarraiko kidea da (48), eta militantzia politikoari oso 

loturik deskribatzen zaigu, aipatu adituek deskribatu bezala. “Elurraren isila”-n ere 

espazio militarrean dagoen banaketa antzeman genezake, ez baita berdina erakunde 

politiko berean dauden Jonen eta Idoiaren lekua eta boterea, ez gorputzari dagokionean, 

ezta praktikei dagokionean ere. Neskak bere indarra, ausardia eta dagoen lekuan egotea 

merezi duela uneoro demostratu behar ditu, presio handi bat bihurtzen da beretzat 

                                                             
8 Ezin izan da orrialde zenbakirik zehaztu euskarri elektronikoz irakurri baitugu. Iturria: http://www.susa-

literatura.eus/liburuak/lisi0105  

http://www.susa-literatura.eus/liburuak/lisi0105
http://www.susa-literatura.eus/liburuak/lisi0105


58 

 

“Egun hartan [neska] estimazio bila ari zen komandoko buruaren aurrean” (134). 

Halaber, bere gorputzak ere ez du trataera bera, gizonezkoei ez bezala begiratzen 

baitiote emakumeari “behin baino gehiagotan joaten zitzaizkiola begiak neskaren ipurdi 

aldera” (142), eta diferentzia sexualak eraginda bere ekintzek ere ez dute balio bera 

komando kideen begietara “Neskarekin, berriz, ez zen sekula zuzen jokatu. Ez zuen oso 

kapaz ikusten” (134). Ordea, esan genezake Jonek, protagonistetako batek, gainontzeko 

komando kide gehienek ez bezala, ez duela diferentzia sexualik egiten, kontrakoa, beste 

bat bailitzan hartzen du Idoia “hasieratik jarraitu zituen Idoiak ekintza berak bakarrik 

egiteko erakutsi zuen aldarteak” (136). Hau kontuan izanik, “Elurraren isila”-ko bi 

pertsonaia nagusiak diskurtso hegemonikotik urrun karakterizatzen direla uste dugu: 

batetik Idoia, Sabino Aranak ezarritako (Aresti, 2014: 285) emakume eredutik irten, eta 

bera ere gizonei soilik egotzi zaizkien eginkizunak egiteko gai dela aldarrikatzeagatik; 

bestetik, Jon, gainontzeko komando kideak ez bezala, diferentzia sexuala albo batean 

utzi eta emakumea besteen mailan jartzeagatik. Ordea, “Isiluneak”-eko Jon guztiz 

hegemonikoa den diskurtsotik eraikitzen zaigula uste dugu, espero den bezala 

ekintzailea dena pertsonaia maskulinoa baita. 

3.2.4. Egiletasuna  

 

Protagonistei erreparatuz, “Xantilli” ipuineko Gari salbu, gainontzekoak bikoitzak 

direla ikusi dugu; esan nahi baita, fokuaren txandakatzearen bitartez, aipatu ipuinean 

izan ezik gainontzeko guztietan, bi pertsonaia nagusi fokalizatzen direla beti, biak 

izanik protagonistak. Muñozen obrako 9 protagonistatik 7 gizonezkoak dira (% 78), eta 

gainontzeko 2ak (% 22) emakumezkoak. Hau kontuan izanik, Greimas-en eredu 

estrukturala geure eginez, ondoriozta genezake, aztergai dugun Muñozen obran, batez 

ere pertsonaia maskulinoek dutela agency edo subjektutasuna.  

Beste alde batetik, subjektibitate ereduei erreparatuz, ikusi dugu aztertu diren 15 

pertsonaietatik 11 eredu hegemonikoaren klabeetan eraiki direla (% 73), eta, beraz, 

gehiengoa patriarkatuaren biktima dela. Gainontzeko 4ek (% 27) ordea, hegemonikoaz 

bestelako ereduei jarraitu diote, eta hortaz, gure interpretazioaren arabera, bakoitzak 

nahieran eraiki du bere identitatea. 

Laburbilduz, ikusi dugu Muñozek narratologikoki oso antzekoak diren 

kontakizunak ondu dituela aztergai dugun obran, fokalizazio, ahots, narratzaile eta 

denboraren erabileren aldetik. Ipuinek luketen batasuna, baina, ez da alderdi 



59 

 

narratologikoan agortzen, identitate ereduen azterketarekin ikusi dugunez, pertsonaia 

nagusi gehienak diskurtso hegemonikoen klabeetan eraiki direlako, askok jarrera, 

ezaugarri fisiko, nahiz praktika berdinak erreproduziturik. Castejoneko idazle honek, 

hortaz, pertsonaien karakterizaziorako, batez ere, eredu hegemonikoen alde egin duela 

esan genezake. Halaber, protagonista izan zein ez, ikusi dugu emakumeek oro har, ez 

dutela ia lekurik kontakizunetan, eta agertzen direnetan, edertasuna erabiliz 

deskribatzen direla guztiak, Lipovetskik (1999) aipatzen diguna berretsiz: edertasuna ez 

da berdin baloratzen emakumeengan eta gizonezkoengan. Azkenik, esan beharra dago 

batez ere familia eredu hegemonikoak errepresentatu direla, nahiz eta badagoen 

bestelako eredurik. 

3.3. Iban Zalduaren Etorkizuna (2005) 

 

Aztergai dugun hurrengo obra Iban Zalduaren Etorkizuna (2005) dugu, zeinetan 

tonu ironiko batetik ardatz kronologikoarekin jolasten duen, izenburuak iradoki bezala 

(Juaristi, 2006). Hala ere, fantasiatik eta ispilu-jokotik asko duten ipuinek (Retolaza, 

2006a) eguneroko gaiak dakartzate orriotara: bikote harremanetako tira-birak 

“Sofarena”, “Adulterioa”, “Udako bidaia” edo “Konponbidea etxebizitzaren arazorako” 

kontakizunetan antzeman genezakeen bezala; guraso eta seme-alaben harremanak 

“Aldatzen den gauza bakarra”-n, “Aurpegia”-n edo “Etorkizuna”-n ikusi dugun bezala; 

bestelako eguneroko gaiak, “Mantxa” kontakizuneko bidaia, herriko festak 

“Gargantuarena”-n, lana “Fabrikarena edo A, e, i, o, u”-n, eta are, han-hemenka 

agertzen diren euskal gatazkaren ohiartzunak (Galarraga, 2006a). Guztiek ere badute gai 

aldetik batasunik: etorkizunarekin egiten duten jokoa, nabarmentzekoa izanik 

paratestuak, zehazki, izenburuak kasu honetan duen gaitasun iradokitzailea. 

Ahotsei, narratzailearen mintzoari eta pertsonaien diskurtsoei erreparatuz, ikusi 

dugu kontakizun gehienetan narratzaile autodiegetikoa nagusitzen dela, zehazki 9tan. 

Hala ere, badira narratzaile heterodiegetikoa darabiltzaten kontakizun ugari ere, 4 hain 

zuzen, guztiak kanpo-fokalizaziotik kontatuak; bestalde, ikusi dugu zuzeneko 

elkarrizketek ere badutela garrantzirik kontakizun bitan pertsonaien ahotsak soilik 

ekartzen direla kontuan izanik. Denboraren erabilerari begira ere, batez ere orainetik 

kontatzen zaizkigu istorioak, hala ere, sarri ordena kronologikoaren erritmoa analepsiek 

hautsi egiten dutela ere nabarmentzekoa da, hauetan iraganak pisu nabarmena duela 



60 

 

iradokitzen baitigute. Honen adibide dira, esaterako “Fabrikarena edo A, e, i, o, u”, 

“Konponbidea etxebizitzaren arazorako” eta “Aurpegia” kontakizunak. 

3.3.1. Gorputza eta jarrerak 

 

Ikusi dugu Zalduaren lan honetan gorputza ez dela askorik esplizitatzen. Hala ere, 

esan genezake emakumeak deskribatzerako orduan, hauen alderdi fisikoa ikusgarri 

egiten denean, edertasuna beti dagoela presente deskribapenetan. “Kontuak ez du 

erremediorik” ipuinean, adibidez, Arantxaz dihardu protagonistak, begiz jotako neska, 

eta honen deskribapenean erabiltzen duen ezaugarri bakarra edertasuna da (16). “Loti 

ederraren historia ekonomikoa” kontakizuneko protagonistak, loti ederrak, izenetik 

bertatik bere bertute nagusia den eder epitetoa hartzen du, “alaba eder batez erditu” 

(17). Gure ustez hau bat dator historikoki emakumeen gorputzei ezarri zaien kontrol eta 

presioarekin, edertasuna baita emakumeak kontrolpean izateko amarruetako bat 

(Lipovetski, 1999: 138). Ordea, ikusi dugu “Zazpi gauza” kontakizunean, edertasunaren 

ezarpen hegemonikoak protagonista maskulinoarengan duela garrantzia, eta ez 

femeninoarengan, hegemoniak ezarritakoaren kontrara, hain zuzen ere “Lodi nago, 

ama” (59).  

Emakundek (2008: 28) eta Barragán-ek (2004: 135) demostratu bezala, 

maskulinitate hegemonikoaren jarrera nagusietako bat sentimendurik ez erakustea da. 

Hori da, esaterako, “Kontuak ez du erremediorik” kontakizuneko protagonistaren jarrera 

“nahiago ditut neuretzat bakarrik gorde” (14); edo “Aurpegia” ipuineko Antoniorena 

“Gizonak lasaitasun plantak egin nahi ditu Edurneren aurrean, baina oso urduri dago” 

(103). 0 joerako heziketa emozionalaren (Emakunde, 2008: 28) kontrako adibiderik ere 

badugula esan beharra dago, obrako lehen ipuinean, “Sofarena”-n, protagonista bere 

arazoez mintzo baitzaigu, maskulinitate hegemonikoak agintzen duen barrura begirako 

ikuspegiari muzin eginez.  

Feminitate eredu hegemonikoari, ordea, kontrakoa dagokio, alegia, sentimenduak 

erakustea (Valcuence, 2003: 11). Hori dugu, esaterako, “Sofarena” ipuineko Elenaren 

kasua “Badakizue nolakoa den Elena, bere-bereak diren ideiak denonak bihurtzeko 

gaitasun horrekin” (7). 

Arrakastatsua izatea maskulinitate hegemonikoari dagokion beste ezaugarri bat 

dugu (Sau, 2000: 35), arestian ere aipatu dugunez. Hau da “Fabrikarena edo A, e, i, o, 

u”-ko Ivan-en eta Oskarren kasua, esate baterako. Ordea, “Sofarena”-ko protagonistak 



61 

 

honen kontrako eredua erreproduzitzen duenez, esan genezake eredu ez-hegemoniko 

baten aurrean jartzen gaituela kontakizunak; izan ere, protagonista hau, lur jota 

dakusagu, etxetik joan eta noraezean dabilen gizon bat da. Gauza bera ikusi dugu 

“Kontuak ez du erremediorik” ipuineko protagonistarengan, arrakastarik gabe 

karakterizatzen baitzaigu “Nire azkeneko ‘negozioak’, miseriatik behin betiko atera 

behar ninduenak, huts egin dit berriro ere” (11). Denborarekin jolasean dabilen 

kontakizun honetan, gainera, protagonista iragana aldatzen saiatzen da, baina, hartzen 

duen erabakia edozein delarik ere, porrotetik ihes egin ezin duen gizon bat dakusagu. 

Arrakastarekin batera dirua izatea ere ezaugarri maskulinoa omen da (Sau, 2000: 

35), baina, “Konponbidea etxebizitzaren arazorako” ipuineko protagonistak kontrakoa 

erakusten digu, maskulinitate hegemonikoaz bestelako eredu baten argitan “nire 

soldatarekin aukera handirik ez nuela ondo jakin arren” (79). 

Pasiboa izatea eta otzana eredu femenino tradizionalari esleitu zaion ezaugarria 

da, eta Ramírez-en (2014) hitzetan, Haur eta Gazte literaturako ipuin tradizional 

ugaritan islatu zaigun irudia dugu hau. Honen adibide behinena Zalduaren “Loti 

ederraren historia ekonomikoa” kontakizuna da, zeinetan itxaropen guztien kontra, ez 

duen ipuinaren mezua iraultzen, klabe ekonomikotan azaltzen baino. Ipuin honen 

inguruan egin diren genero irakurketak (Ramírez, 2014) geure eginda esan genezake, 

feminitate hegemonikoarekin egiten duela bat emakumearen karakterizazioak. Horrela 

bada, otzana izatea, pasiboa, gizon indartsu batek noiz babestuko zain egotea berezkoak 

dituen ezaugarriak dira (2014: 207). “Aurpegia”-ko protagonista ere, Maddi, emakume 

otzan gisan deskribatzen zaigu, aitari kasu egin eta bere bizitza kontrolatzen duten 

arauen arabera bizi baita.  

Amatasuna ere, normalean emakumeekin lotu izan da, askotan hauen identitatea 

osatuko duen elementu bezala kontsideratuz (Rich, 1996: 46), hori da “Aurpegia”-ko 

protagonistaren amaren deskribapenean antzeman duguna, ama izatea baita pertsonaia 

hau karakterizatzeko erabiltzen den ezaugarri bakarra. “Fabrikarena edo A, e, i, o, u”-ko 

Jarautaren kasuan, baina, kontrakoa dakusagu, bere semea abandonatu eta etxetik 

doalako, alegia, Lasarteren (2012) hitzak geure eginez, ama eredugarriaren antitetikoa 

litzatekeena (2012: 16). Amatasunaren eredu hegemonikoari muzin egitea erabakitzen 

duen beste pertsonaia bat “Aldatzen den gauza bakarra”-ko ama dugu. Esan beharra 

dago egia dela fokalizatu nagusia dugun pertsonaia honen ezaugarri nagusia ama izatea 

dela, besteak beste, ez baitu amaz gain bestelako deitura edo izen berezirik, eta 



62 

 

eskutitzak sinatzeko ere “Zure ama” (45); “ama” (48) edo “Amatxo” (52) darabiltza. 

Hala ere, Lasartek (2012: 16) deskribatutako ama txar bat dela ikusi dugu, ama 

otzanaren antitesia izaki, bere zoriontasunaren alde, alaba bera ere abandonatzen duena. 

Aitatasunaren gaia, zeharka bada ere, agertzen zaigu “Gargantuarena” 

kontakizunean, baina, protagonistarentzat behartua da eta ez, feminitate hegemonikoak 

emakumeei exijitzen dien bezala, beraien garapen pertsonalerako ezinbesteko giltza 

(Rich, 1996: 47) “Bigundu gara eta paternité oblige” (55). 

Amaginarreben kasuan, Sauk (2003: 31) diosku historikoki “emakume txar” 

bezala errepresentatu direla, eta hau bat dator Erdi Aroan emakumeei esleitutako 

irudiarekin. Izan ere, garai horretan emakumeak ederrak bai, baina, pertsona gaiztoak 

zirelako ustea nahiko zabalduta zegoen gizartean, maiz bedeabrutzat ere hartuz 

(Lipovetski, 1999: 104). Jarrera hau “Zazpi gauza” kontakizunean dakusagu “bere 

amaginarreba gorrotagarria” (62) izaki. 

3.3.2. Praktikak 

 

Boteretsuenak kontsideratu diren lanpostuak eta praktikak nagusiki gizonezkoei 

esleitu zaizkiela diosku Valcárcel-ek (1997), botereak maskulinitatearekin (soilik) 

lotutako konnotazioak baititu (1997: 125). Espazio boteretsuetako bat zientzia eta 

kultura dugu, “Iriarte doktorearena” kontakizunean Jose Carlos Iriarte pertsonaiak 

baieztatzen digun  bezala. Izan ere, zientzialaria dugun protagonistak historian zehar 

egindako asmakizun nagusietan ikusten den tradizio androzentrikoa berrestu baino ez 

duela egiten ikusi dugu. “Iriarte, zientzialari handi asko bezala, gizon irakurria zen” (96) 

diosku testuak, alegia, maskulinitate hegemonikoak ezartzen duen bezala, gizonezkoena 

da zientzia eta kulturaren esparrua (idem). 

Lan arriskutsu eta pisutsuenak, nola boteretsu eta garrantzitsuenak, gizonek egin 

badituzte tradizionalki, emakumeen kasuan kontrakoa gertatu da (Olavarría, 2004: 55). 

Hori da, esaterako, “Fabrikarena edo A, e, i, o, u” ipuineko Ania protagonistaren kasua, 

fabrika bateko langilea baita, baina bere eginkizuna ez da kargak jasotzea, ezpada 

panpinak jostea. Bada emakumerik, bestalde, aipaturiko eskemarekin hautsi eta gizonek 

soilik lortu duten lanpostu boteretsua eskuratu duenik, “Fabrikarena edo A, e, i, o, u”-ko 

Ursula hain zuzen ere, frabrikaren sorreran parte hartu zuen emakume enpresaria 

“Ursula izan zen udaletxeko artxiboetara plano eta agirien bila joan zena, eta, 

katedradun ohiarekin batera, erakundeen aurrean aurkeztu zuten txostenaren egilea” 



63 

 

(37). “Aurpegia”-ko Edurneren pertsonaiak ere muzin egiten dio aurreikuspen 

hegemonikoari, eta espero ez bezala, emakume oso langile eta arrakastatsu bezala 

karakterizatzen da, gizonezkoei egotzi zaizkien ezaugarriak, hain zuzen (ikus. § 

Eranskina. Taula 2) 

Jada aipatu dugunez, tradizionalki emakumeei egotzi zaie zaintzaren 

erantzukizuna (Puleo, 2000: 71), eta Zalduaren obran, banandu diren bikote ia guztiek 

hori berresten dutela esan genezake. “Sofarena”, “Zazpi gauza”, “Konponbidea 

etxebizitzaren arazorako” eta “Maiatzaren lehena” kontakizunetan agertzen diren 

bikote-banaketak honen adibide ditugu. Aldiz, “Fabrikarena edo A, e, i, o, u”-ko 

Stanislaw eta “Aurpegia”-ko Antonioren kasuan, eredu hegemonikoak ezarritakoaz 

bestelako jarrera erakusten dute, haurraren zaintzaz arduratzen baitira gizonezkoak. 

Alkoholismoa, Emakundek (2008: 34) erakutsi duenez, batez ere maskulinitate 

hegemonikoarekin lotzen den praktika dugu. Honen adibide ditugu “Kontuak ez du 

erremediorik” kontakizuneko protagonista “Gordon’s botilari azkeneko zurrutadak 

lapurtu bitartean” (11). Adulterioa ere, alkoholismoarekin batera, gizonezkoen berezko 

praktika kontsideratu izan da (Salinas, 2018: 36), eta Zalduaren obran bikotea engainatu 

duten pertsonaia gehienak gizonezkoak direla ikusi dugu. “Fabrikarena edo A, e, i, o, 

u”-ko Ivan, “Adulterioa”-ko Karlos, eta “Aurpegia”-ko Antonio honen adibide dira. 

Gehienak diogu badagoelako emakumerik bikotea engainatu duenik. Hori da 

“Konponbidea etxebizitzaren arazorako” ipuineko protagonistaren emaztearen kasua.  

Aipagarria zaigu, halaber, “Zazpi gauza” kontakizuneko protagonistaren izebak 

erreproduzitzen duen praktika nagusia; feminitate eredu hegemonikoaren adibide ez 

ezik, Arestik (2014) azaldu bezala, euskal nazionalismoak emakumeei ezarri zizkien 

eginkizunen eredu ere baita “Izeba Margari Euskal Emakume Batzako mitin batean” 

(69). 

Hizkuntzari dagokionez, batetik, “Adulterioa” ipuineko protagonistak eta bere 

adiskideak hizketagai dutenak nabarmendu behar direla iruditzen zaigu, batez ere 

“maskulinotzat” hartu diren gaiez soilik dihardutelako: politikaz (Valcárcel, 1997: 125) 

eta adulterioaz (Salinas, 2018: 36). “Udako bidaia” kontakizunean ere, protagonista 

maskulinoek darabiltzaten zenbait esaera eta hitz ikusita, Sabuco i Cantó et al.-ek 

(2003) dioten bezala, gizonezkoei batez ere esleitu zaien hizkera baten aurrean gaudela 

generrake. Hizkuntzak ere, praktikek zein ezaugarriek bezala, maskulinitate/feminitate 

ereduen balioak eta ideologiak erakuts lezakeela sinesturik (Martín et al., 2004), kasu 



64 

 

honetan esan genezake maskulinitate hegemonikoari lotuago legokeen karakterizazioa 

nabarmendu daitekeela pertsonaia biengan. 

Jantziei erreparatuz, badago identitate eraikuntzen irakurketa egiterik (Mirizio, 

2000), esate baterako “Gargantuarena” ipuinean, protagonistaren lagunaren alabari 

“neska” izateagatik “nesken” jantziak eskatzen zaizkiola antzeman dugu “Uxueren 

txanda iritsi zenean, agureak galdetu zion ea zergatik ez zegoen neskez jantzita” (55), 

jantzien bitartez neskei gonak dagokiela eta mutilei prakak erakutsiz (Mirizio, 2000: 

136). 

3.3.3. Espazioa 

 

Espazio utilitarioari erreparatuz, “Kontuak ez du erremediorik” ipuineko 

protagonistak, espazio pribatuari ezaxolaki begiratzen dio, batez ere eremu pribatutik 

kanpo diharduelako (11). “Adulterioa” ipuineko espazio utilitario nagusia taberna bat 

dugu, eta kontakizuneko protagonista maskulinoa eta bere laguna, Jorge, espazio 

publiko honetan errepresentatu direla ikusi dugu. Taberna dugu, baita ere, “Zazpi 

gauza”-ko protagonistaren aitak performatzeko darabilen espazioa “bazkalostean mus 

partida jokatzen baitu lagunekin tabernan, paseatzera joan aurretik” (65). “Iriarte 

doktorearena” kontakizuneko protagonista batez ere etxetik kanpo agertzen zaigu. 

Ordea, bada eredurik aurrekoaren kontrakoa errepresentatzen duenik. “Sofarena” 

kontakizuneko eszena nagusia lagunen etxean gertatzen da, eta protagonista, 

maskulinitate normatiboak agindutakoaren kontra (Olavarría, 2004: 54), etxean eta, 

zehazki, izenburua ematen dion etxeko sofatik karakterizatzen da, hots, eremu pribatutik 

“Azken batean gure antzinako sofa horren antzekoa izateko itxura du honek: zuek utzi 

hortxe izarak eta konponduko naiz ni.” (10). “Konponbidea etxebizitzaren arazorako” 

ipuinean ere protagonistak etxean dihardu ekintza nagusiak hartzen duen denbora tarte 

handienean “Urte erdiko baimena hartu dut lanean, eta kasik gelatik ateratzen ez naizela 

esan daiteke” (88); edo “Maiatzaren lehena”-ko Karlos etxean karakterizatzen zaigula 

ikusi dugu. 

Eremu pribatua historikoki emakumeekin lotutako espazioa dugu. “Loti ederraren 

historia ekonomikoa”-ko protagonistaren heziketa eremu honekin lotzen da “errege-

jauregian printzesa pozik hasten zen bitartean, herrialdeko oihalgintza, behinola 

Kristautasun osoan famatua, gainbehera larrian erori zen.” (20). Eta “Aurpegia”-ko 

protagonistaren kasuan ere gauza bera ikusi dugu, etxean sartuta karakterizatzen baita 



65 

 

“Etxean pasatzen ditut orduak, telebistari begira, kalera atera gabe” (118). Ordea, 

“Maiatzaren lehena”-ko Elenaren kasuan kontrakoa dakusagu, bera baita, eta ez senarra, 

etxetik kanpo oporretan dagoena. 

3.3.4. Egiletasuna 

 

Protagonistei erreparatuz, Muñozen kontakizunetan nola Zalduarenetan ere 

protagonista gehienak maskulinoak direla ikusi dugu. 16 protagonistatik9 11 dira 

maskulinoak (% 69) eta gainontzeko 5ak femeninoak (% 31). Horrela bada, Zalduaren 

kontakizunetan ere subjektutasuna edo agency delakoa batez ere pertsonaia 

maskulinoek dutela ondoriozta genezake. 

Bestetik, maskulinitate/feminitate ereduei dagokienez, 31 pertsonaia aztertu dira, 

horietatik 19 (% 61) patriarkatuaren biktimak direla esan genezake, diskurtso 

hegemonikoak ezarritako eredua erreproduzitu dutelako. 7k (% 23) eredu hegemoniko 

horri bizkarra eman diotela antzeman dugu, hortaz, agente direla interpretatu da. 

Gainontzeko 5ak (% 16) hegemonikoak kontsideratu ditugun ezaugarriz eraiki dira, 

baina, era berean, ez-hegemonikoz ere bai. Arrazoi hori dela medio, % 16a “erdibideko” 

eredutzat hartu dugu, eta hortaz ez litzateke guztiz biktima izango, ezta guztiz agente 

ere ez. 

Laburbilduz, ikusi dugunaren arabera, fantastikotik asko dute aztertutako ipuinek, 

hala ere egunerokoak eta unibertsalak diren gaiak dakartza Zalduak orrietara: bikote-

harremanak, eguneroko arazoak, familia-harremanak. Ardatz tenporalarekin jolastu ez 

eze, hortaz, pertsona ororen ohiko arazoez mintzo zaigu obra, Euskal Herriari begira 

jarriz, han-hemenka aurki baitaitezke euskal gatazkaren oihartzunak. Subjektibitate 

ereduen eraikuntzari dagokionez, bestalde, eredu hegemonikoen errepresentazioa 

nagusitu dela azpimarratu beharko genuke. Aztertu diren kontakizunetan, halaber, 

konturatu gara gorputz atalak ez direla horrenbeste esplizitatzen, eta argudiatzen saiatu 

garenez, aipatzen diren emakume gorputzen deskribapenetan edertasuna ageri zaigu 

ezaugarri nagusi bezala. Bestalde, errepresentatu diren bikote eta familia tipologia 

guztiak patriarkatuak eta arau hegemonikoak ezarritakoaren araberakoak izan dira: 

heterosexualak. 

                                                             
9 “Udako bidaia” elkarrizketa bat denez, hizlari biak hartu dira protagonistatzat, eta “Etorkizuna” ipuinean 

esan genezake ez dagoela protagonista argirik, baina, kuantitatiboki bada ere, nabarmentzen dena ama 

dugu, hortaz hau hartu dugu protagonistatzat. 



66 

 

3.4. Xabier Montoiaren Euskal hiria sutan (2006) 

 

 Xabier Montoiaren obra 28 ipuinez dago osatuta: azkenekoa obraren homonimoa 

dugu, eta hau salbu gainontzeko guztien lehenengo letrek alfabetoa osatzen dutela ikusi 

dugu, hurrenkera errespetatuz, Atik Zraino. Paratestutik bertatik Atxagaren “Euskal 

hiria” kontzeptuari keinua egiten dion obra honek (ikus. “Euskal Hiria sutan” 

kontakizuna), egia da, kritikarekin bat etorriz (Juaristi, 2007; Rojo, 2007), aniztasunean 

hartzen duela arnas. Izan ere, bai lantzen diren gaiak, bai estilo narratiboak, bai eta 

fokalizazioak ere ugariak dira. Hala ere, ikusi dugu narratzaile heterodiegetikoa 

nagusitzen zaigula (28tik 20tan). Badira, ostera, aniztasunaren izenean, narratzaile 

autodiegetikoz ezaugarritatutako ipuinak, zehazki 28tik 6; eta bigarren pertsona 

gramatikala darabilen narratzailerik ere, 28tik bi. Dakusagunez, Montoiak obra honetan 

nabarmen egiten du hirugarren pertsonako narratzailearen alde, kanpo fokalizazioa 

erabilita. Denborari begira, kontakizun bitan izan ezik (“Curriculum” eta “Watt”), 

gainontzekoetan oraina da nagusi, nahiz eta maiz iraganera begira eraikitzen diren 

istorioak, horietan analepsiek berebiziko garrantzia izanik. Horien adibide dira 

“Itxaropen”, “Kanon”, “Poesia” edo “Euskal Hiria sutan” kontakizunak. 

Ipuineko gai nagusia edozein delarik ere, askotan atzeko oihalean euskal gatazka 

agertzen zaigu, eta deskribatutako eta eraikitako pertsonaia guztiek egoera zail eta 

arazotsuei egin behar diete aurre. Montoiak, hortaz, euskal gizartea sutan irudikatzen 

digula esan genezake, sutan baitaude deskribatutako eta eraikitako pertsonaiak eta 

gizartea ere. Giza-harremanetan, engainuetan, eguneroko arazoetan, eta batez ere, 

bikote-harremanen arazo eta amarruetan bilbatzen den obra honek askotariko errealitate 

eta identitate ereduen aurrean jartzen du irakurlea.   

3.4.1. Gorputzak eta jarrerak 

 

Gizonezkoen gorputz atalak aipatzen direnean, ikusi dugu beraien 

maskulinotasuna berrestea dela helburu nagusia. Horretarako, indarra ez ezik genitalak 

erabiltzen dituzte nor baino nor maskulinoagoa dela erakusteko “Dardara” 

kontakizunean ikusi dugun bezala “Zuek baino zaharragoa nauk, baina zuek baino 

indartsuagoa ere bai, batik bat behar den tokian, hanka artera eraman du Oiok eskua, 

guri barre eginez” (46). Hori da Sabuco i Cantó et al.-ek (2003) aipaturikoa, izan ere, 

“la representación de un hombre es la de un ser pollado.” (2003: 146). Zakilari ematen 

zaion garrantziaren erakusgarri “Yin” kontakizuna ere aipa genezake, pistolak, gizonen 



67 

 

“jostailutzat” hartu diren objektu arriskutsuak, zakilarekin konparatzen baitira 

“Pistolaren kanoia sartzeko esango zioagu, horrek ez duela aztarrenik uzten, zakilak 

uzten duen moduan” (380). Armen erabilera eta ikuspegi falozentrista kontuan izanik, 

diskurtso hegemonikoarekin bat egiten duten kontakizunen aurren gaudela irizten dugu. 

Bestalde, gizon hegemonikoaren deskribapen fisikoan gehien baloratzen den 

ezaugarria indartsua izatea da (Guasch, 2003: 120), eta aztergai dugun obran bada 

horrelakorik erreproduzitzen duenik. “Lapur” kontakizuneko protagonista, Josu 

“gihartsu eta itxura onekoa” (177) baita, edo “Xera”-ko protagonistaren laguna 

“maskulinotzat” har liteke “zabala eta beso puska pare baten jabea” (365) baita (Bonino, 

2000). Honen kontrako eredua, baina, “Ontarte”-ko Ismaelek dakar, gorputz argala 

izanik “estua, dena hezur” (245), maskulinitate hegemonikoaz bestelako eredu bat 

eraikitzen duelako; bestetik, ipuin bereko Iratze, emakume bat izanik, maskulinoak 

kontsideratu diren ezaugarri fisikoz deskribatu da, “handi samarra, baina ondo osatua, 

itxuraz gimnasio batean landua” (245). Hortaz, Iratzek ere hegemonikoaz bestelako 

eredu bat erakusten duela esan genezake. “Euskal Hiria sutan” kontakizuneko Peiok ere 

fisikoki huts egin dio karakterizazio hegemonikoari “Peio gizon lodi eta borobila dela 

esaten dik” (410). 

Emakume gorputzei dagokienez, aurreko obretako analisietatik urruntzen ez den 

emaitza ikusi dugula aitortu behar dugu: nabarmen deskribatzen eta baloratzen den 

ezaugarria edertasuna dugu, emakumeen deskribapenei dagokionean soilik. Horren 

muturreko adibidea “Etxalde” ipuinak eskaintzen digu, edertasuna hartzen baita, 

emakumearen bertute nagusi (Lipovetski, 1999: 138), bai eta banaketa manikeorako 

aitzakia: bi pertsonaia femenino agertzen zaizkigu, Maria eta Margaret. Lehenengoa, 

itsusia izateaz gain, ez bereziki inteligente eta emakume gaizto bezala karakterizatzen 

da; bigarrena, ederra da guztiz, eta honekin batera, argia, alaia eta mundutik oso ibilia. 

“Lapur”-eko Martak edertasuna du bertute nagusi; eta “Zinema”-ko Lola Pagolarengan 

ere edertasunaren ezarpenak duen garrantzia nabaria da, gainera, oraindik aipatu gabeko 

alderditik: Lipovetskik (1999) dioskunez, edertasunaren mitoak gaztetasuna bakarrik 

hartzen du kontuan, eta hori da protagonistarengan errotuta ikusten dugun ustea, adinari 

aurre egin nahi dion emakumea baita “Zimurren aurkako seruma erabiltzen du” (382). 

Edertsunaren mitoaren argazki fidelena, baina, “Kanon” kontakizunak eskaintzen 

digula ikusi dugu. Izan ere, Ixa protagonistak bere adiskidea Aitziber fokalizatzen du, 

eta edertasuna erabiliz deskribatzen: honen ezaugarri nagusia edertasuna zen, sute 



68 

 

batean aurpegia desitxuratu aurretik. Edertasunak, baina, femeninotasunaren ereduaren 

morroi egin du Aitziber, aurpegia desitxuratuta izanik, ez baita zoriontsua “edertasunean 

oinarritutako bizitza oso baten suntsipen bat-batekoa, dibortzioa, jendearen errukia 

(164). Kontakizunean aipatzen den edertasuna deskribatzeko “edertasun itsuarazlea” 

(160) edo “oreka eta harmonia” (160) bezalako kategoriak baliatzen dira, Lipovetskiren 

(1999) sailkapena geure eginez, errenazimenduko Venusei ezartzen zitzaizkien 

berberak. Hala, aipatu adituak azpimarratzen duenez, edertasun “kanoniko” horrek 

emakumeak idealizatu bai, baina, era berean objektu pasibo bihurtzen ditu. Ikusirik 

edertasunak kontakizunean hartzen duen garrantzia, bai Aitziberrengan, baina, baita ere 

gainontzeko pertsonaiengan (gizartearengan, oro har), diskurtso hegemonikoaren 

ereduak erreproduzitu direla ondoriozta genezake. 

Emakumeen objektutasunaz dihardugula, “Jaraunsle”-ko Elisabete Erdoizi dugu 

honen adibide behinena, animalia batekin alderatzen baitzaigu “Gorpuzkeraz garaia eta 

liraina, bular txiki-harrokoa, behor zuria bezain akasgabea” (145). Bularrei dagokienez, 

esan genezake gorputz atal hau, ipurdiarekin batera, emakumeen deskribapenetan 

gehien sexualizatutako atal fisikoak direla, ez baitira falta hauen bertute eta edertasuna 

azpimarratu nahi denean. Hau erakustera dator, aipatu “Jaraunsle”-ko Elisabete ez eze, 

“Radar”-eko protagonista femeninoa ere “bularrak eta ipurdia atxiki dizkiote” (291). 

Biolentzia ei da batez ere gizonei esleitu zaien ezaugarria, eta diskurtso 

hegemonikoak hala ezarrita, gizonek jarrera oldarkorra izatea espero litekeena da 

(Garaizabal, 2003: 202). Hori da “Amiotu” lehen ipuineko protagonistaren kasua, 

jendea jipoitzea baita bere ogibidea eta dakusagunez, biolentzia du horretarako arma 

nagusi “Lurrean duzula, makilaz jo duzu, (…) Profesionala zara” (10). “Dardara” 

kontakizunean ere uneoro oldarkotasuna eta indarra demostratu nahi dituzten pertsonaia 

maskulinoak deskribatzen zaizkigu. 

Aurrekoarekiko dikotomian, emakumeei ahulak izatea exijitu zaie, 

buruaskitasunik gabeko mendeko pertsonak. “Geometria”-ko Ainararen kasua dugu hau 

“ni ahula naiz, koldarra eta norbait behar dut alboan beti” (94). Era honetan ezaugarritu 

den beste pertsonaia bat “Har”-eko Nikoren ama dugu, aitaren “lege” guztiak onartzen 

eta justifikatzen dituen emakume otzan bat bezala deskribatzen baita (102). Feminitate 

hegemonikoaren argitan “Urradura”-ko Eve ere gisa berean deskribatzen zaigu “nerabe 

baten sekretua gordeko lukeen irriño apala eta amatasunak ozta aldarazi duen 

gorpuzkera arina” (337). 



69 

 

Dirua izatea, eta honekin bat, arrakasta maskulinitate hegemonikoak exijitzen 

dituen jarrerak direla diosku Sau-k (2000: 35). “Amiotu” kontakizuneko protagonistak 

hau errotuta duela esan genezake, dirurik ez duen arren, jakitun baita hori izateak 

maskulinoago egingo lukeela “Emakume batekin egongo zinateke, ez bulego txiki 

samar honetan. Baina dirua behar da horretarako” (7). “Zinema”-ko protagonistaren 

maitaleetako batek ere diruari berebiziko garrantzia ematen dio, protagonista 

“konkistatzeko” dirua darabil-eta hizpide nagusi. Jarrera hauek erreproduzitzen ez 

dituen kontrako eredua, bestalde, “Jaraunsle”-ko protagonista da, Korta, ez baitu ez 

dirurik, ezta lan arrakastatsurik ere. “Narratari”-ko Patxi ere dirurik gabeko protagonista 

maskulinoa dugu.  

Aipatutakoez gain, beldurrik ez izatea, ausartak izatea, maskulinotzat hartzen 

diren jarrerak dira (Bonino, 2000: 47), “Amiotu”-ko protagonistarengan antzeman 

genitzakeenak, besteen aurrean koldar bat bezala geratzeko beldurra erakusten duela 

kontuan izanik “Zer esan behar diozu: kaka egin duzula, ihes egin behar izan duzula, alu 

hark ipurdia zulatuko zizun beldurrez?” (11). Koldarra izatea, baina, espero denarekin 

hautsiz, “Narratari”-ko Patxiren jarrera dugu, hori dela eta ez-hegemonikotzat hartu 

dugu.  

Lanari emana izatea ere guztiz maskulinoa dugun beste jarrera bat da (Vicent, 

2003: 209). Eredu hegemonikoa erreproduzitzen duen gizon bati berez dagokio etxetik 

kanpo lanean ordu luzeak pasatzea. Hori erakustera datoz, batetik “Dardara”-ko 

protagonista eta bere lagun koadrila; bestetik “Lapur”-eko Josu; “Maitatu”-ko 

Susanaren senarra eta “Narratari”-ko Etxabe, azken honen kasuan lana familiaren 

gainetik jarriz. Aipatutakoez gain, ikusi dugu “Urradura”-ko Arthurrek eta “Poesia”ko 

Txerrak ere garrantzi handia ematen diotela lanari, bai eta, iragarpen guztien kontra, 

kontakizun bereko Maitek ere, pertsonaia femeninoa izaki. Lanari garrantzia ematen 

dion beste emakume eredu bat “Sexmobile”-ko protagonistak erakusten digu. 

Ordea, aipatu eredu maskulino horrek, etxetik kanpo ordu asko ematen dituen 

arren, berari dagokio eta ez emazteari etxeko buru izatea eta etxeko erabakiak hartzea 

(Vicent, 2003: 209). “Har”-eko Nikoren aitak eredu hau erreproduzitzen duela ikusi 

dugu “haserre egin dio aitak, hurrengo larunbatean lagunekin irtetea debekatuz” (107). 

Maskulinitate hegemonikoaren irudia osatzeko, aipatzea falta zaigun jarreretako 

bat bere buruarengan seguritatea izatea da. “Tirriatu”-ko Larsek guztiz kontrakoa 



70 

 

erreproduzitzen digu, Kattalinekin duen harremanean seguritaterik barik deskribatzen 

zaigula kontuan izanik. 

Aztergai dugun obran ez dira falta emakumea ama bezala deskribatzen duten 

ipuinak, bide batez, diskurtso hegemonikoak ezarritakoaren arabera (Rich, 1996: 46). 

“Begizko” kontakizuneko protagonista guztiaren gainetik ama izan nahi duen emakume 

bat da. Gainera, istorio honetan muturrera eramaten da egoera hau, ama izateko nahiak 

desesperaziora eramaten duelako emakumea, “gure zoriontasunak atal bakarra falta 

zuen, nire ustez, erabat biribil, akasgabe eta osoa izateko: ume bat” (23). Hain da 

desesperazioa handia, ezen azkenean “horma zurietako egoitza” (36) batean sartzen 

duten. Boninok (2000: 41) diosku, historikoki batez ere emakumeak karakterizatu direla 

gaixo, hauen ahultasuna are gehiago nabarmenduz. Ama izatea, halaber, “Urradura”-ko 

bi pertsonaia femeninoen karakterizazioa osatzen duen ezaugarria dugu, Everena eta 

honen senarraren maitalearena. 

Zalduaren analisian bezala, honetan ere “amaginarreba gaiztoaren” 

errepresentazioa aurkitu dugu, esaten genuen bezala, Erdi Arotik emakumeei ezarri 

zaien irudi ezkorraren erakusgarri (Sau, 2000: 30). “Begizko”-ko amaginarreba da 

honen adibide behinena. 

3.4.2. Praktikak 

 

Eredu hegemonikoak hala ezarrita, etxeko lanen banaketa asimetrikoa izan ohi da, 

eta batez ere, emakumeek egin ohi dituzte lan gehienak (Lomas. 2004: 23). Hau da 

“Lapur”-eko Goizederrek erreproduzitzen duen eskema, edo nabarmenago “Urradura”-

ko Evek jarraitzen duen eredua “Bitartean etxekoandre zintzo baten moldean jokatzera 

entseatu zen (…) Arthur unaturik etxeratu baino lehen ahalegintzen zen afaria mahai 

gainean izatera, baita haren jantziak garbi eta ongi lisatuak izatera ere, (341). “Watt”-

eko pertsonaia femeninoa ere honela deskribatzen zaigu: 
 

berak salmentak. Salmentak, eta erosketak ere bai, eta bazkaria edo afaria 

ondoren, eta harrikoa. Gehiago ere egiten zuen gainera: denen jantziak garbitu eta 

lisatu eta josi, eri zirenetan zaindu, seme-alaben irakasleekin solastatzera joan, 

besteak beste (360).  

 

Alegia, guztiz hegemonikoa den feminitate eredua dakar, izan ere, etxekoandrea 

da protagonista, senarrak ez bezala etxeko lan guztiak berak egiten dituelarik. “Euskal 

Hiria sutan”-eko protagonistaren aitak are gehiago baieztatzen digu banaketa hau “hire 



71 

 

aita ez duk sekula eskuzabala izan, ez etxean behintzat. Aitzitik, zekena izan duk oso, 

batez ere bere familiarentzat” (412), familia eta etxea bere buruhauste nagusiak ez direla 

aditzera emanez. 

Bada salbuespenik banaketa normatibo honetan, “Begizko”-ko protagonistaren 

senarra arduratzen baita, batik bat, etxeaz “eta etxean, esate baterako, ez zidan ezer 

egiten uzten” (24). Alderdi honetatik aipagarria zaigun beste pertsonaia bat “Maitatu”-

ko Susana da, baina ez etxekoandrearen eredua erreproduzitzen duelako, ezpada eredu 

hori ez duela jarraitu nahi erabaki eta aldatzen saiatzen delako.  

Etxearen zaintzarekin batera, seme-alaben zaintza ere emakumeei esleitu zaie 

tradizionalki. Hala ere, “Begizko”-ko senarra etxeaz arduratu ez eze, alabaren zaintzaz 

arduratzen dela ikusi dugu, alaba izan eta etxean geratzen dena senarra baitugu, 

emakumea izanik familia mantentzeaz arduratzen dena (27). Bada, bestalde, Lasartek 

(2012: 16) deskribatutako ama txarraren eredurik, bere semea abandonatu eta ama 

otzanaren antitesia izan nahiko lukeena. Hori da “Tirriatu”-ko Larsen amak egindakoa, 

aitaren eskuetan utziz haurraren zaintza. 

Pertsona helduen zaintza ere praktika femeninotzat hartu izan du diskurtso 

hegemonikoak (Lasarte, 2012). “Fede” kontakizuneko protagonista femeninoaren, 

Janire Floresen, ogibidea pertsona heldu bat zaintzea dela ikusi dugu. Gainera, Lasartek 

(2012: 117) dioskunez, emakume batek bere senide bat zaindu ezin duenean, beste 

emakume bat kontratatu ohi du, askotan kanpotarra, zainketen kate globala eraikiz. Hori 

da kasu honetan ere dakusaguna, Janire Dominikar Errepublikakoa baita (75). Diskurtso 

hegemonikoak ezarritako eredu baten aurrean gaudela generrake, baina, hierarkia bat 

egotekotan, beheko maila beteko lukeela esango genuke, beltza ez ezik prostituta 

izandakoa baita, alegia, emakume subalternoa (Spivak, 1997: 42). Honen erakusgarri 

dugu gizarteak nola hartzen duen, gizon batek “puta beltz ezjakin bat dela” (80) egozten 

baitio. 

Soldaduska dugu gizonei esleitu zaien praktiketako bat, bai nazioartean, bai eta 

Euskal Herriaren ere (Aresti, 2014: 187). Praktika maskulinizatu hau erreproduzitu duen 

pertsonaia, espero den bezala, maskulinoa dugu, “Curriculum”-eko kontakizunean 

dakusaguna, hain zuzen ere. Soldaduskarekin batera maskulinizatu izan den beste 

praktika bat nekazaritza dugu, “Etxalde”-ko Xan Iriart protagonistaren kasuan antzeman 

duguna, hain zuzen. Kirolaria izatea ere maskulinitate hegemonikoak bere egin duen 



72 

 

praktika dugu, “Jaraunsle”-ko Kortak erreproduzitzen ez duena, esperotakoaren kontrara 

(Cantero, 2003: 55). 

Bestalde, “Fede” kontakizunean genero indarkeriaren adibide bat dakusagu. Esan 

genezake praktika hau ere gizonen boterea bermatzeko mekanismotzat hartu dela 

(Bonino, 1995: 1; Lasarte, 2011: 105). Adituok diotenez, indarkeriaren bitartez, gizonek 

boterea dutela baieztatu nahi dute, emakumeak are mendekoago eginez. “Radar” 

kontakizunean ere, horrenbeste esplizitatzen ez den arren, aditzera ematen da genero 

indarkeriarik badagoela, eta kasu honetan ere emakumeak jasaten du, Boninok (1995) 

adierazitakoa berrestuz “Puta bat dela eta hil eginen dutela, adatsetatik tiraka” (291). 

Medeak-en (2013) hitzetan, halaber, maskulinotasun normatiboari dagokio 

putetxeetara joatea; areago, sexuaren ikuspegitik, prostitutak (eta hortaz, emakumeak) 

plazera emateko objektuak bailitzan errepresentatzen dira. Honen adibiderako “Amiotu” 

kontakizuneko protagonista daukagu, zeinak honela deskribatzen dituen prostitutak 

“Aho ezpain horiek zure zakilean nahiago berriketan baino” (8), alegia, dominazio 

maskulinoak exijitzen duen bezala (Bourdieu, 2000: 22). 

Alkoholismoa eta, oro har, drogekiko mendekotasuna (Emakunde, 2008: 28) batez 

ere gizonengan identifikatu den praktika dugula kontuan izanik, guztiz betetzen duen 

ipuina “Itxaropen” da, bertako protagonistak arazo handia baitu drogekin. 

Aurrekoarekin bat, delitua egitea ere maskulinitate hegemonikoaren ereduarekin lotzen 

da (Emakunde, 2008: 34), baina, harrigarriro, Montoiaren obran praktika hau 

erreproduzitzen duena pertsonaia femeninoa dugu, “Lapur”-eko Goizeder, izenburutik 

esaten zaigun bezala, lapur konpultsiboa baita. Arestian aipaturiko adulterioa ere, gisa 

berean, gizonezkoekin lotu izan da (Salinas, 2018: 36), “Lapur”-eko Josuk, “Urradura”-

ko Arthurrek edo “Zinema” ipuineko protagonistaren maitaleak erakusten diguten 

bezala. 

Aipatutakoez gain, zenbait ikerketek erakutsi dutenez (Foster et al., 2004), batez 

ere mutilengan identifikatu den praktika eskola porrota dugu, eta esaterako “Har” 

kontakizuneko Niko Borda honen erakusgarri dugu. “Itxaropen”-eko protagonista ere 

honen adibidetzat har genezake. 

Diskurtso hegemonikoaren transmisioaren adibiderik ere aurkitu dugula esan 

beharra dago, Asturiasek (2004: 66) azpimarratzen duenez, jostailuak gizarteko 

baloreen transmisore izan litezkeen heinean. Horrela bada, “Begizko” kontakizuneko 

alabari, Maiderreri, panpina oparitzen diote, txikitatik, emakumea izanik, ama ere 



73 

 

izango delako ideia transmititurik. Jostailuekin batera hizkuntza ere gizartearen 

ideologia eta baloreak transmititzeko giltza dugu (Lomas, 2004; Martín et al., 2004). 

Pertsonaiek dituzten elkarrizketei erreparatuz, esaterako, “Dardara”-ko protagonista 

maskulinoak eta bere lagun taldeak, maskulinitate hegemonikoaren ereduari jarraitzen 

diotela kontuan hartuta, maskulinoak kontsideratutako gaiak (Cantero, 2003; Valcárcel, 

1997) dituztela hizpide ikusi dugu “Era berean, betiko gaiak erabili ditugu afaldu 

bitarteko berbaldian, gure gogokoenak, sekula nekatzen ez gaituztenak. Futbola eta 

andreak” (43). “Xera”-ko protagonistak eta bere adiskideak ere gisa bereko gaiak 

darabilte hizketagai: futbola eta politika (364). Emakumeen kasuan, “Ñarrutu”-k 

erakusten digunez, hizketagai nagusia gizonak dira, maitasun erromantikoak 

ezarritakoaren arabera (Lipovetski, 1999), gizonarekiko maitasuna emakumeen 

buruhauste nagusia dela aditzera emanez. “Quantum” kontakizuneko hizkuntzaren 

erabilerari erreparatuz gero, berriro ere eskema hegemonikoa erreproduzitzen dela 

konturatuko gara. Izan ere, Sabuco i Cantó et al.-en (2003) esanetan, hitz zakarrak 

erabiltzea gizonezkoei dagokie, eta protagonistek “Putakumeak” (288), “Ostia” (188) 

bezalako hitzak darabilte bolo-bolo. 

3.4.3. Espazioa 

 

Aurreko obretako analisian aipatu dugunez, espazio publikoa (berez) gizonei 

dagokie; pribatuak, emakumeei (Despentes, 2007: 21). Joera hegemoniko hau jarraitzen 

duten pertsonaiak ugariak dira Montoiaren lanean: “Amiotu”-ko protagonista 

maskulinoa, esaterako, esparru publikoan bizi da, ez du etxe finkorik, eta gehienbat 

kalean dihardu lanean. Zalduaren obraren analisian nola, honetan ere tabernak batez ere 

pertsonaia maskulinoak errepresentatzeko espazio bihurtu dira, “Dardara”-ko 

protagonista maskulinoak eta lagunek erakutsi digutenez, “Narratari”-ko Etxabek 

errepresentatu duenez “tabernaz taberna ibiltzen” da etxeratu orduko (233), edo 

“Poesia”-ko Txerraren karakterizazioak demostratu digunez “Tabernetan eman ohi 

zituen egunak (gauak, hobe esanda), eta emakume dezente ezagutu zuen orduan” (265). 

“Jaraunsle”-ko Erdoizi anderea diskurtso hegemonikoak emakumeei ezarritako espazio 

pribatuan karakterizatzen zaigu: beti etxean, eta senarraren arreta noiz lortuko “Urte 

dezente joan da harrezkero, baina ikusezina naiz oraindik ere haren begietarako” (150).  

Esan bezala, espazio pribatura kondenatu izan ditu diskurtso hegemonikoak 

emakumeak, eta fisikoki atxilotzeaz aparte, honen errealizazio pertsonal zein sexuala 



74 

 

ere esfera pribatura mugatu ditu (Valcuence, 2003: 16). Ordea, “Sexmobile”-ko 

protagonista femeninoak guztiz kontrakoa erakusten digu, askatasun sexualari eta 

pertsonalari ematen dion garrantzia ikusirik “Berarentzat, aldiz, hori baino hagitzez 

gehiago da: askatasuna. Izan ere, askatasuna da Sexmobilearen helburu, muin eta 

oinarri” (307).  

Zenbait ipuinetan, baina, esan behar dugu espazioaren kudeaketa hegemoniko hori 

iraulita agertzen zaigula, esate baterako “Itxaropen”-eko protagonistaren eta bere 

bikotearen kasuan, gizona baita langabezian dagoena eta etxean; emakumea lanetik 

datorrena. “Tirriatu”-ko Kattalinen kasuan ere, esan genezake espazio publikoan 

performatzen den pertsonaia dela “deprimitu egiten baita hura, kaleak eta tabernak 

hutsik ikustean” (324). “Zinema” ipuineko Lola Pagola ere pertsonaia publikoa da, 

batetik, lanbideak hala exijitzen baitio “Gipuzkoako Foru Aldundi txit gorenaren 

gazteria saileko buruaren ondorengoa da” (383), alegia postu boteretsua du. Bestetik, 

aske bizi nahi duen emakumea baita “Amoranteetariko bat, hobeto esanda, askatasuna 

preziatzen baitu Lola Pagolak beste edozeren gainetik” (389). 

Espazio utilitariotzat baino sinbolikotzat har genezakeen kartzela, batez ere 

espazio maskulinotzat hartu izan da. Rodiguez et al.-ek (2016) dioskunez, kartzelaren 

kasuan, normalean emakumeak izaten bide dira etxean presoari itxaroten geratzen 

direnak, eta kasu honetan ere hori gertatu zaio “Geometria”-ko Ainarari “Gizona hogei 

urtez preso izan eta maitemindurik jarraitzen duten emakumeak ezagutu ditu. D egon 

den espetxe gehienetan ezagutu ditu horrelakoak” (90). Hala ere, Ainararen kasuan, 

esan genezake pasibotasunetik irten, eta itxaroteaz nekatuta, bere burua berrasmatzen 

duela, Beñatekin hasten baita bizitzen. 

Espazio kulturala ere, era sinboliko batean ulerturik, historikoki “gizonezkoena” 

izan den espazioa (Valcárcel, 1997: 99) dugu. “Poesia”-ko Maiteren kasuan, ostera, 

kontrakoa errepresentatzen dela ikusi dugu, ikerlaria baita, eta espazio kulturala oso 

hurbilekoa baitu. 

3.4.4. Egiletasuna 

 

Egiletasuna edo agency delakoari erreparatuz, aztertu diren 29 protagonistatik10, 

18 maskulinoak direla ikusi dugu (% 62); gainontzeko 11k (% 38) femeninoak. Horrek 

                                                             
10 “Poesia” eta “Quantum” ipuinetan bikoitzak dira protagonistak. “Volt” izeneko kontakizunean, 

pertsonaien abizenak aipatzen diren arren, ez dugu ebidentziarik aurkitu beraien buruak “gizontzat” edo 



75 

 

esan nahi du, Greimas-en eskemari jarraiki, aurreko obretan bezala, honetan ere, 

subjektutasuna dutenak, batez ere, pertsonaia maskulinoak direla. 

Bestalde, 52 pertsonaia analizatu badira, horietatik gehienak, 37 (% 71), diskurtso 

hegemonikoa erabiliz deskribatu direla ikusi dugu; 12 ez-hegemonikoz (% 23) eta 

gainontzeko 3ak (% 6) erdibidekoz. Gauzak horrela, kasu honetan ere gehiengo handi 

bat diskurtso hegemonikoaren, eta hortaz, patriarkatuaren biktima dela ondoriozta 

genezake; eta % 23a soilik agente. 

Laburbilduz, esan genezake obraren izenburuak justizia egiten diola ipuinez ipuin 

kontatukoari: kritikak adierazi bezala, askotariko konta teknikak eta euskara moldeak 

baitabiltza autoreak, baina pertsonaia guztiak ere, askotariko identitate ereduz 

deskribatuak izan arren, gatazka pertsonal batekiko aurrez aurre jartzen ditu Montoiak, 

bizitzaren erritmoari norgehiagoka. Hala ere, ipuinez ipuin askotariko gaiak eta 

istorioak eraikitzen direla ikusi dugu, guztiak ere egunerokoak izanik: giza-harremanak, 

biolentzia, bikote-harremanak, etab. Atxagari keinu egiten dion obra honek, han-

hemenka, euskal gatazkaren zipriztinak ere uzten ditu, nagusiki narratzaile 

heterodiegetiko baten mintzotik. Identitate ereduen eraikuntzetan, askotariko erretratu, 

praktika, ezaugarri nahiz espazio kudeaketak antzeman ditugu, are pertsonaia 

subalternoak deskribatu ere. Hala ere, diskurtso hegemonikoaren ereduen nagusitasuna 

ezin ukatuzkoa da aztergai dugun obran. Gorputzak ikusgarri egin direla ere 

azpimarragarria zaigu, nahiz emakumeen kasuan, errenazimenduko Venusak bailiran 

deskribatzen diren gehienak.  

3.5. Ur Apalategiren Fikzioaren izterrak (2010) 

 

Apalategiren Fikzioaren izterrak (2010) obran, azterketa narratologikoari 

erreparatuz, ikusi dugu narratzaile autodiegetikoa nagusi dela, 7 ipuinetatik 5etan erabili 

dela kontuan izanik. Gainontzeko 2tan narratzaile heterodiegetikoaren alde egin da, beti 

ere, kanpo-fokalizazioa erabiliz. Lehen pertsona gramatikalak nola, orainaldiak ere 

protagonismoa du kontakizunetan, hala ere, badira bi “Azken tangoa Buenos Airesen” 

eta azkena, “Bernardo et Ramon” iraganeko aditz denboraren gainean eraiki direnak; 

eta, esaterako, “Ergatibu”-n, “Beste bizitza”-n edo “Urrezko vespa”-n orainaldia nagusi 

                                                                                                                                                                                   
“emakumetzat” (edo bestelako generotzat) dituzten zehazteko. Hortaz, identitate ereduak ere ezin izan 

ditugu identifikatu ez zehaztu. 



76 

 

bada ere, askotan, iraganari begira agertzen zaizkigu pertsonaiak, analepsien egitekoa 

nabarmentzekoa izanik.  

Zalduaren estilotik gertu legokeen tonu umoretsu eta parodikoa bere egiten du 

Apalategik obra honetan (Sarasola, 2010b), eta gai nagusia den literaturarekin jolas 

egiteko erabiltzen. Makusok (2011) dioskunez “Fikzioa eta errealitatearen dialektika” 

da obraren muina, eta paratestutik bertatik literaturak, eta konkretuki, euskal literatur 

sistemak duen lekua ezin ukatuzkoa dela esan genezake. Azalean, aztergai dugun obra 

irakurtzen diharduen emakume bat ageri da, mise en abyme deritzogunaren efektua 

sortuz. Hori da ipuin askotan irakurleak izango duen sentsazioa, plano extradiegetikoa 

eta intradiegetikoa gurutzatu, eta errealitate batetik bestera egiten baitu salto Apalategik. 

Dakusagunez, gai nagusia eta kontakizunen elementu bateratzailea joko metaliterario 

eta metafikziozkoa da. Hala ere, badira bigarren mailako gaiak: hala nola, 

maskulinitatearen eraikuntza; hizkuntzaren erabilera; bikote-harremanak; adulterioa, 

beste askoren artean. Guztiarekin ere, ikusi dugu gorputzak baduela ikusgarritasunik eta 

garrantzirik, dela emakume gorputzak deskribatzerakoan, dela gizonezkoenak 

deskribatzerakoan, eta horrenbestez, ondoriozta genezake obra honek fikziotik asko 

duela, baina, era berean,  fikzio horren izterrak, hots, fikzio hori antolatzen edo eragiten 

duten ezkutuko desira eta errealitateak ikusgarri egiten direla ipuinez ipuin. 

3.5.1. Gorputzak eta jarrerak 

 

Pertsonaia femeninoen eraikuntza korporalari dagokionez, ikusi dugu 

Apalategiren obra honetan sexualizatuta agertzen direla, eta askotan edertasuna eta 

sentsualitatea jartzen direla pertsonaien balio eta gainontzeko dohainen gainetik. Hau 

nabarmen ikus dezakegu liburuko lehen ipuinean, “Azken fandangoa Buenos Airesen”, 

zeinetan Ander Galtzada narratzaile autodiegetikoak Katxalyn Orue pertsonaia 

femeninoa aipatu dugun moduan deskribatzen duen: “Ez zen itsusia. Horrek ere 

laguntzen du. (…) Izan ere, jada ez nekien ongi objektibotasunez epaitu nuen liburua 

edo bera erakargarria zitzaidalako iruditu zitzaidan ona” (11). Katxalyn pertsonaiaren 

gorputza, gainera, behin eta berriz esplizitatzen du protagonistak, guztietan diskurtso 

sexualizatzaile beretik: “short estu bat zeraman behealdean eta bularraldea doi-doi 

estutzen zion tirantedun elastiko zuria goialdean. Odola berotu zitzaidan lipar batean.” 

(40). Sexualizatutako beste pertsonaia bat, beherago azpimarratuko dugunez, 

“Epaimahia”-ko Irantzu dugu, honen alderdi fisikoa jartzen baita bere gaitasun laboral 



77 

 

eta pertsonalen gainetik. Edertasuna estimatzen duen beste kontakizun bat “Ergatibu” 

da, zeinetan protagonistaren emaztea, Nekane, fisikoki deskribatzeko erabiltzen den 

ezaugarri bakarra erakargarria izatea den. Areago, edertasunaren bertuteak egiten du 

emakumea emakume perfektu, fisikoki behintzat “emakume perfektua zen: erakargarria, 

argia, arduratsua, jendekoia…” (96). “Beste bizitza”-n edertasunaren mitoa (Lipovetski, 

1999) presente dagoela generrake, plano intradiegetikoko Jaione, protagonistaren 

emaztea, deskribatzen denero, honen edertasuna goraipatzen baita behin eta berriz “Beti 

bezain ederra zegoen Jaione” (112). Kontakizun honetan, baina, deskribatzen den 

edertasuna ez da mendebaldeko gizarteak kanonizatu duena, eta emakumeentzat 

kartzela bihurtu dena (Lipovetski, 1999: 121), ezpada “haren lagun emakumezkoek 

betidanik miresten zioten mehartasunetik atera eta” (125) gorputz osatuago eta bete bat. 

Alegia, gure interpretazioaren arabera, feminitate hegemonikoak markatutakoaz 

bestelako eredu bat litzateke. 

Gizonezko gorputzei dagokienez, hauen deskribapenetan diskurtso hegemonikoak 

duen pisua antzeman genezakeela esan daiteke, alegia, gizonak maskulinoa izan nahi 

badu indartsua eta sendoa behar duela izan. Hori da, adibidez “Azken fandangoa 

Buenos Airesen”-eko Ander Galtzadak erakusten diguna ispiluaren aurrean jarri, eta are 

maskulinoago sentitzeko, noizbait tente eta irmo zituen giharrak uzkurtzen dituenean, 

gazte denborako egoera fisikora bueltatzeko asmoz: 
 

Oraindik ere lerdena nintzen arren, arnasa moztu eta tripa sartu behar izan 

nuen soslai onargarria lortzeko. Beso, abdomen nahiz bularretako giharrak batera 

uzkurtu nituen hurrena, eskuak izterren parean elkartu eta besoez pintza bat 

osatzen nuela, kulturisten antzera. Behialako muskulazio saioen arrastoek hor 

zirauten (41).  
 

Jarrerei erreparatuz, esan genezake maskulinitate hegemonikoak bere egiten 

dituen asko zerrendatuta eta segidan agertzen zaizkigula “Azken fandangoa Buenos 

Aires”-eko Ander Galtzada protagonistaren karakterizazioan. Horrela bada, 

maskulinitate eredu normatiboari gizonezkoa izatea, ezkonduta egotea eta batez ere 

zuria izatea dagokio (ikus. § Eranskina. Taula 2), eta hori berori da aipatu pertsonaiak 

erakusten duen jarrera: “Gizona nintzen, zuria, ezkondua, abertzalea. Normalegia” (14). 

Bestetik, “Bernardo et Ramon” kontakizuneko Antsoren kasuan ere “jarrera maskulino 

estereotipatua” (169) duela esplizitatzen digu protagonistak. Izan ere, “ausardia” (163) 

da Antsoren bertuteetako bat, hegemoniak gizonezkoekin erlazionatu duen jarrera, hain 

zuzen (Lomas, 2004: 23). 



78 

 

Feminitate hegemonikoari, ostera, mendekoak izatea dagokio (Valcuence, 2003: 

15), segurtasunik gabeak, are buruaskitasunik gabe. Honen guztiz kontrako eredua 

dakar “Azken fandangoa Buenos Airesen”-eko Katxalyn pertsonaiak orrietara: 

barregarri uzten du Ander “barregarri uzten ninduen bere testuak” (11), eta askotan 

Anderrek bera menderatu ordez, hegemoniaren kontra, emakumea da gizonaren gainetik 

agertzen zaiguna “Kontrastea egitea zen bere logika, ni jokoz kanpo uztea eta, batez ere, 

nire gainetik agertzea.” (14). Pronostiko (patriarkal) guztien kontra (Valcuence, 2003: 

16), Katxalyn da Ander intsrumentalizatzen duena eta ez alderantziz “Bere irudia 

eraikitzeko berme bat baino ez nintzen. Instrumentalizatu egin ninduen eta” (14). Ez 

hori bakarrik, Katxalynek Anderren maskulinitatea kolokan jartzen duela esplizitatzen 

zaigu “Nire baitako gizontasuna hiltzen ziharduen Katxalynek, gupidagabe, eta 

arrazoirik gabe” (41). Guztiaren gainetik, Katxalynek bere buruaz ziurtasun handia (21), 

eta “dominatzaile sena” (55) erakusten du, emakume berri edo bestelako feminitate 

eredu batean legez (Lasarte, 2012: 16). Katxalynen karakterizazioaren oso hurbileko 

eredua erakusten duen beste pertsonaia bat “Urrezko Vespa”-ko Clara dugu. “Neska 

independentea zara, nortasun handikoa” (148) aitortzen dio protagonistak maite duen 

emakumeari, itxura guztien arabera, hegemoniari muzin egiten dion pertsonaia dugu, 

hortaz. 

Segurtasunaz dihardugula, berez gizonezkoekin erlazionatu den jarrera dela diote 

adituek (Sau, 2000: 35), ordea, honetan ere Apalategik kontrako ereduren bat eraiki 

duela esan genezake. Salbuespena “Gutun bi posteritateari (Literatura eta Historia)”-ko 

Eztandona protagonista da “Denbora gehiegi itzalean. Bada garaia behialako konfiantza 

berreskuratzeko” (68). 

Aurrekoarekin batera, diskurtso normatiboak gizonezkoei iniziatiba eta beraien 

bizitzen kontrola izatea exijitzen die (Lipovetski, 1999), “Gutun bi posteritateari 

(Literatura eta Historia)”-ko protagonistaren kasuan, honen konfiantza falta ikusita, bere 

bikotea Maitane da proiektu berriak izatera bultzatzen duena “Maitanek bultzatu zuen 

horretara” (69), eta ez esperogarria den bezala pertsonaia maskulinoa. 

Gainontzeko analisietan aipaturiko 0 joerako heziketa emozionala (Emakunde, 

2008: 28) maskulinitate eredu hegemonikoen eraikuntzei dagokie. Ordea, aipatu 

heziketa mota ez da “Beste bizitza”-ko protagonistarekin lotzen dugun ezaugarria, 

uneoro baitago minbizia duen emakumearen ondoan barrenak husten eta negarrez 

“Utzidazu zure besoetan mugagabe negar egiten.” (127). 



79 

 

Maitasun erromantikoaren ezarpen hegemonikoaren arabera, emakumeak dira 

maitasun ideal horrekin amets egiten dutenak, eta beraien harreman sentimentala 

guztiaren gainetik jarri eta bizitza zoriontsua izateko ezinbestekotzat jotzen dutenak; 

gizonezkoentzat maitasuna bigarren mailakoa da (Lipovetski, 1999). Diskurtso honek 

ezarritakoaren kontra “Beste bizitza”-ko protagonista maskulinoarentzat, esan genezake, 

bere emazteaz sentitzen duena, honekin duen harreman sentimentala, ez dela bigarren 

mailako buruhauste bat, lanaren eta bere garapen pertsonalaren ostean letorkeena, 

ezpada lehenbizikoa eta garrantzitsuena “Ez nuen uste bera gabe igarotako orduak eta, 

kasurik okerrenetan, egunak edo asteak, hain luzeak egingo zitzaizkidanik.” (120); “Eta, 

okerrena dena, zu gabe bizitzen ikasi beharko dut. Eta ez dakit horretarako gauza izango  

naizen.” (122). 

Feminitate eredu hegemonikoari dagokio, bestalde, amak izatea, beraien 

errealizazio pertsonalerako giltza omen (Rich, 1996: 46), eta jarrera bera dakusagu 

“Gutun bi posteritateari (Literatura eta Historia)”-ko Maitanerengan, protagonistaren 

bikotea, haurra izan nahi duena bera baita “Maitanek 1997ko Eguberri egunean, bere 

gurasoen etxe azpiko aparkalekura iristean, agertu zion haurrak izateko gogoa” (72). 

Aldiz, “Beste bizitza” ipuineko protagonista maskulinoak ikusi dugu hegemoniari 

muzin egin, eta aitatasuna bere bizitzako elementu ezinbestekotzat hartzen duela. 

3.5.2. Praktikak  

 

Jakina denez gizonezkoak omen dira familiaren sostengu ekonomikoaz arduratzen 

direnak eta ordu luzez etxetik kanpo lanean dihardutenak (Vicent, 2003: 209). Ikusi 

dugu “Gutun bi posteritateari (Literatura eta Historia)”-ko Eztandonak, esate baterako, 

eredu hau erreproduzitzen digula “Zer egingo genuke zure soldataren bermerik gabe? 

Oraingoz biok bakarrik osatzen dugun familia honi eusten diozu” (73). Ordea, bada 

salbuespenik honetan ere, zehazki “Beste bizitza” kontakizunean, sasoi batean, 

protagonista oraindik ikasten zebilenean, Jaione zelako lanean ziharduena, eta ez aipatu 

pertsonaia maskulinoa “Analisi laborategi batean sartu zen eta bere soldata izan genuen 

diru iturri bakarra hiru urtez” (119).  

Lanbidea aipaturik, esan beharra dago historikoki ofizio boteretsuenak 

gizonezkoenak izan direla (Valcárcel, 1997: 125), eta honen adibide behinena 

“Epaimahaia” kontakizunak eskaintzen digu, boterearen banaketa asimetrikoa 

deskribatzeko eszenario bihurtzen baita. Aipatu kontakizunean Euskadi Literatur Sariko 



80 

 

deliberazio momentua kontatzen zaigu. Lehen-lehenik ikusi dugu, euskal literaturako 

sari garrantzitsueneko epaimahaia bost kidez osatuta dagoela, horien artean emakume 

bakarra egonik. Dakusagunez, botere eremutzat har genezakeen ekitaldi honetan, 

androzentrismoa nagusi da, diskurtso hegemonikoari jarraiki, boterea batik bat 

gizonezkoena bide delako. Pertsonaien deskribapenekin jarraituz, bestetik, banaketa hau 

areagotu baino ez dela egiten generrake. Izan ere, gizonezkoak aurkezterakoan, 

bakoitzak duen boterea gora-behera, batez ere hauen praktiketatik egiten da, eta 

praktikak aipatzerakoan ez da irainik erabiltzen: Kepa Jauregi “apaiz frantziskotar 

jubilatua” (81); Imanol Arostegi “berrogeita bi urteko idazle nafar idazle” (82)-a; Borja 

Martinez “EHUn Filologia tesi bat prestatzen ari da 90eko hamarkadako olerkigintzaz” 

(83); Karlos Iturriotz “Sarragoitiren talde literario eta manifestu guztietan agertzen da 

bere izena” (83). Ordea, pertsonaia femenino bakarra deskribatzen denean, bere 

praktikak gutxietsi eta sexualizatu egiten dira: 

 Irantzu Aranguren aztoragarriaren txanda izan da. Zilegitasun gutxien 

duen epaimahaikidea da Irantzu, ez baita ez idazle ez irakurle profesionala, 

Bizkaiko ikastetxe batean euskara eskolak ematen diharduen irakasle xumea 

baizik. Baina epaimahaiko lau gizonei bost axola zaie berak literaturaz asko edo 

gutxi jakitea, bera bezalako andereñoa izatekotan eskolara itzultzeko prest 

leudekeelako (83). 

 

Pertsonaia bakoitzari esleitzen zaion ogibidea aztertuta ere, pertsonaia 

maskulinoak euskal literaturaren munduan “profesional” bezala karakterizatzen dira, 

dela unibertsitate alorrean ikertzaile dabiltzalako, dela euskal literatura profesionalki 

irakurtzen dutelako; baina, Irantzu ez da ikastetxe bateko irakaslea besterik, irakurle 

profesionala izatera iristen ez dena.  

Botere banaketa ezberdinaren adibide dugu, halaber, “Urrezko Vespa” ipuina. 

Ordea, honetan eredu biak deskribatzen direla ikusi dugu: batetik, hegemonikoa den 

banaketa, hots, gizonezkoari dagokio boterea eta lanpostu garrantzitsuena; emakumeari 

bigarren mailakoa “Sariak, berrargitarapenak, itzulpenak, mediatizazioa… horiek oro ia 

borrokatu gabe eskuratu nituen. Emazteak ez zuen halako zorterik izan.” (137). Hau da, 

euskal literatur sisteman, idazle maskulino honek posizio boteretsua du, bere emazteak, 

hots, pertsonaia femeninoak ez bezala. Bestetik, Apalategik bere berea duen joko 

metaliterarioak rolak iraultzen ditu eta bukaera partean aipatu eskema normatiboa buruz 

behera jartzen: protagonista arrakastatsua izandakoak bigarren mailako lekua du idazle 

bezala; bere emaztea da idazle kontsagratu eta entzutetsuena. Hau kontuan izanda, esan 



81 

 

genezake pertsonaia konplexu eta beraz, biribil baten aurrean gaudela, honen bi aurpegi 

erakusten baitizkigu testuak: extradiegetikoko idazlea batetik; eta honen kontrakoa 

plano intradiegetikoan. 

Bestetik, “Bernardo et Ramon” kontakizuneko protagonistak, Giselek, botereari 

dagokionez, eskema ez-hegemonikoen klabeetan deskribatzen du bere burua: esfera 

akademikoan emakume boteretsua dugu protagonista “Nola senti zezakeen nire ospeko 

ikerleak, nire eskarmentuko emakumeak, nerabezaroa utzi  berria zuen gizon gazte 

batekiko halako sasi bihozkadarik?” (167). Areago, Gisele duen botereaz jakitun da 

“Botere emakumea nintzela” (167), hegemoniak egindako botere banaketa 

tradizionalaren aurka, hain zuzen. 

Etxeko lanak, aldiz, batez ere emakumeei esleitu zaizkie, askotan hau izanik 

emakumearen lanbide bakarra. “Ergatibu”-ko Nekanek eredu hau erreproduzitzen duela 

ikusi dugu, eta ez hori bakarrik, protagonista, alegia bere senarra, horretaz kontziente da 

baina, naturaltzat hartzen duela erakusten du “Gainera, bere diskurtsoan feminista izan 

arren, bazuen errealitatearen intuizioa eta, onar bekit politikoki inkorrektoa den beste 

ohartxo hau, etxearen kudeaketa bikaina egiten zekien” (97). Areago, dibortziatzen 

direnean eta bakarrik bizitzen hasten denean, etxeaz bera arduratu beharrean, nork eta 

honen amak egiten dizkio etxeko lanak “arropa amak lisatzen dit astean behin” (109), 

berriro ere emakumeak eremu pribatura lotuz. Bestalde, gizonezkoa izanik, diskurtso 

normatiboaren aurkako jarrera “Bernardo et Ramon”-eko Antsok erreproduzitzen digula 

pentsa genezake; izan ere, protagonistaren hitzetan “Txukun zegoen dena. Bere arropa 

armairuan zintzilikaturik zeukan –gizonek gutxitan hartzen duten lana-” (179). 

Etxearen zaintzarekin batera, haurren zaintza ere emakumeei dagokiela ezartzen 

du diskurtso hegemonikoak (Rich, 1996), eta dibortzio egoerek ere honen alde egiten 

dute, maiz. “Ergatibu” kontakizunak ere egoera honen aurren jartzen du irakurlea, 

protagonista eta Nekane banatzen direnean emakumea arduratzen baita haurraren 

zaintzaz. 

Behin baino gehiagotan aipatutako adulterioa, Salinas-ek (2018: 36) azpimarratu 

bezala, batez ere “maskulinoak” diren gizonezkoei esleitzen zaie. Apalategiren obra 

honetan ere ez zaigu falta honen adibiderik “Azken fandangoa Buenos Airesen”-eko 

protagonista, ezkondua baita, baina, kontuan izanik emakumeari adarrak jartzeko prest 

dagoela, maskulinitate hegemonikotik ulertu behar den pertsonaia dela iruditzen zaigu. 

“Urrezko Vespa”-ko protagonista ere prest dago bere emaztea engainatu eta bere 



82 

 

bizitzako emakumea omen den Clararekin beste bizitza bat hasteko “Nire bizitza ustez 

arrakastatsua porrot galanta zen benetako maitasunik ezean. Clara ezean” (133). 

Kirola egitea ere maskulinizatutako beste praktika bat dugu, eta diskurtso 

hegemonikoari jarraiki “Gutun bi posteritateari (Literatura eta Historia)”-ko 

protagonistak bere lehengusu “maskulinoarekin” kirola egiten duela ikusi dugu, zehazki 

futbitoa, maskulinoetan maskulinoena (Cantero, 2003: 55) “Futbito talde batean ari dira 

biak” (71). 

Carabí-k (2000: 15) dioskunez, literatura omen da, besteak beste, mendebaldeko 

kulturetan sistema patriarkalaren oinarriak transmititzeko diskurtsoetako bat. Aztergai 

dugun obrari dagokionez, kritikarekin bat etorriz (Sarasua, 2015), literaturarekin egiten 

den ispilu-jokoak ezaugarritzen ditu zenbait kontakizun. Kasu horietan Carabí-k (2000) 

adierazitakoa berresten dela ikusi dugu, honen adierazgarri dugu “Azken fandangoa 

Buenos Airesen” kontakizuna. Honetan, pertsonaia nagusi bakoitzak ondutako literatura 

ere subjektibitate ereduak eraikitzeko erabiltzen dela esan genezake. Batetik, Galtzadak 

egunerokoan islatzen dituen jarrera hegemonikoak literaturaren bitartez transmititzen 

ditu, idazle matxistatzat hartzen baitu kritikak “Galtzada jaunaren bular oparoekiko 

obsesioa” (7). Bestetik, Katxalynen kasuan, kontrakoa gertatzen da, honek emakumeen 

ahalduntzea praktikan jartzeko eszenatoki bihurtzen baitu bere literatura, eta esaterako, 

“maisuki erabiltzen jakinen baitzuen balizko harreman sexualaren promesa nahi zuen 

oro lortzeko gizonarengandik, umilazioraino” (31). Joko metaliterario honetaz 

baliaturik, ondoriozta genezake bi aldetatik datorkigula identitate ereduen soslaia: 

pertsonaien jarreretatik, eta pertsonaiek sortutako pertsonaietatik. 

3.5.3. Espazioa 

 

Esan beharra dago espazio pribatua/espazio publikoa banaketa dikotomiko 

hegemonikoaren adibiderik aurkitu dugula aztergai ditugun kontakizunetan, 

esperogarria den bezala. “Ergatibu”-n, adibidez, Nekane, protagonistaren emaztea beti 

agertzen zaigu etxeko lanekin erlazionatuta, eta hortaz, eremu pribatuan.  

Halaber, kontrako ereduak ere errepresentatu dira, esaterako, “Gutun bi 

posteritateari (Literatura eta Historia)”-ko Manu protagonistari espazio publikoa 

murriztu egiten zaio bikoteak, Maitanek uzten duenean “Maitanek alde egin zuenetik 

askotxo murriztu zitzaion lagun eta ezagunen sarea” (75). 



83 

 

Espazio sinbolikoei begira, sexualitatea, espazio fisiko eta pertsonalarekin batera, 

emakumeei pribatizatu zaien beste esfera bat dugu (Valcuence, 2003: 16). Horrela  

bada, diskurtso hegemonikoaren begietara, zilegi da gizonezkoak sexualki aktiboak 

izatea, harreman sexualak nahi dutenean nahi duten bezala izatea, eta batez ere hauen 

desio eta plazera asebetetzea. Baina ez da zilegi hori guztia emakume batek egiten 

duenean. Esan genezake Apalategiren obran aurkitu dugula horrekin bat lihoakeen 

jarrerarik, zehazki “Ergatibu”-ko Nekaneren kasuan. Izan ere, egia da alde batetik, 

agency delakoa izatekotan batez ere sexu-harremanetan berreskuratzen duela aipatu 

pertsonaiak, bera baita sarri sexu harremanen kontrola eta lema daramana. Hala ere, 

gizonaren begietara ez da sexualki emakume aske eta libre bezala ezaugarritzen, 

senarraren maskulinitatea berrindartzeko balio baitu, soilik “Ni gizonago sentitzen 

nintzen” (106). Gainera, protagonistak jakintzat ematen du emakumeak bere buruari 

plazerik ematen ez diola, patriarkatuak ezarritakoaren arabera, sexualitate femeninoa ere 

pribatizatuz “Ez nekien masturbatzen zenik” (106). Hau kontuan izanik, 

protagonista/narratzailearen diskurtsoak ez du emakume sexualki buruaski bezala 

ezaugarritzen, esperogarria den bezala, sexualitatea pribatizaturik duen pertsonaia 

femenino bezala, baino. 

3.5.4. Egiletasuna  

 

Aztertu diren 8 protagonistatik11  ikusi dugu 2 direla soilik femeninoak (% 25) eta 

gainontzeko 6ak maskulinoak (% 75). Kasu honetan ere, aurreko obra guztietan bezala, 

kontakizunen subjektutasuna, eta hortaz, egiletasuna edo agency pertsonaia 

maskulinoak dutela ondoriozta genezake. 

Bestalde, identitate ereduen eraikuntzari begira, 17 pertsonaia hartu dira kontuan, 

eta horietatik 8k (% 47) jarraitzen diote maskulinitate/feminitate eredu hegemonikoari; 

5ek (% 29) ez-hegemonikoari, eta geratzen diren 4ek (% 24) erdibideko deitu dugun 

eredua erreproduzitzen digute. Alegia, bestela esanda, aztertu dugun Apalategiren 

obran, gehienak patriarkatuaren biktimak direla ulertu dugu, gure interpretazioaren 

arabera. Hala ere, ikusi dugu aurreko obrekin alderatuz, beste zenbateko handi batek, 

                                                             
11 “Epaimahia” kontakizunean narratzaile heterodiegetiko behaviourista daukagu, zeinak bereziki 

pertsonaia konkreturik ez duen fokalizatzen. Hala ere, ikusi dugu bi pertsonaiek, Borja Martinezek eta 

Irantzu Arangurenek parte hartze handiagoa dutela, eta beraz, kuantitatiboki bada ere, guztien gainetik 

zertxobait nabarmentzen direla kontuan izanik, protagonista kontsideratu ditugu. 



84 

 

eredu hegemonikoari muzin egin diola guztiz, eta hortaz, beraien identitatea nahieran 

eraiki dutela. 

Laburbilduz, Apalategik bere tonu iradokitzaile eta parodikotik, (euskal) 

literaturaz diharduen testu bat baino askozaz gehiagorako ematen duen obra bat sortu 

duela antzeman dugu. Izan ere, kasu batzuetan zuzenean, besteetan zeharka, pertsonaien 

eraikuntza identitarioak ere ikusgarri egin ditu, oso garaikideak diren eredu konplexu 

nahiz tradizionalagoen ezaugarri eta jarrerak ipuinez ipuin ondo josiz. Horrela bada, 

argudiatzen saiatu garenez, askotariko subjektibitate ereduak aurkitu ditugu mintzagai 

dugun obran, batez ere lehen pertsonako narratzaileen mintzotik. Halaber, esan beharra 

dago errepresentatu diren bikote-harreman eta familia eredu guzti-guztiak 

hegemoniarekin bat datozela: heterosexualak eta ama-aita duten familiak baitira denak. 

3.6. Eider Rodriguezen Bihotz handiegia (2018) 

 

Arruntasunean eta eguneroko arazoetan arroztasuna eragiten duten ipuinetan 

(Agirre, 2018), narratzaile autodiegetikoa nagusitzen zaigula ikusi dugu, 6 

kontakizunetatik 4tan. Bada, bestalde, narratzaile heterodiegetikoa erabiliz ondutakorik, 

beti ere kanpo-fokalizazioa erabiliz, “Bihotz handiegia” kasu; baita ere, bigarren 

pertsona gramatikaletik diharduenik, honetan ere kanpo-fokalizazioa nagusi izanik, 

“Paisaiak”-en bezala. Denboraren erabilerari dagokionez, oraina nahiz iragana, bi-biak 

berdintsu erabiltzen direla ikusi dugu, kontakizun erdietan bata erabiltzen baita; beste 

erdietan bestea.  

Paratestuari erreparatuz, azalean itsaso bat eta pertsona baten hankak agertzen 

zaizkigu. Agirreren (2018) hitzetan identifikazio ezak, neurri batean, unibertsaltasuna 

ematen dio ipuin-liburuari, alegia, edonor identifikatuta senti daiteke aurrean duen 

testuinguruarekin; baina, aldi berean, arroztasuna ere bai, irakurleak ez baitaki 

zehaztasunez aurrean duena nor den. Hau da, aipatu kritikariaren iritziz, ipuinek ematen 

duten mezua: arruntasunean arrotzak baitira istorioak. Bestalde, bihotzak eta hankek 

paratestuan ez eze ipuinez ipuin aipatu eta, askotan, bizia hartzen dutela ikusi dugu, 

hauekin batera zakilak, bularrak eta bestelako gorputz atalak normaltasun osoz 

deskribatuz. Badira bestelako gaiak, batez ere giza-harremanetan oinarritzen direnak, 

hala nola, harreman afektiboak, eraikuntza identitarioak, familia harremanak, etab., 

baina guztietan gorputzaren jarrerek, formek eta bizitzeko moduek berebiziko garrantzia 



85 

 

dutela esan genezake Estebanen (2004) gorputzaren teoria sozialari dagokion espazioa 

emanez. 

3.6.1. Gorputzak eta jarrerak 

 

Deskribatzen diren gizonezko gorputzei erreparatuz, “Bihotz handiegia” lehen 

kontakizuneko Iñakik diskurtso hegemonikoaz bestelako eredu bat errepresentatzen du. 

Jarrera femeninoz deskribatzen zaigu, beti ere Ramon “maskulinoarekiko” dikotomiaz 

“Ramon basatiaren ondoren halako gizon bat maitatu ahal izango zuenik, izan ere 

dibortzioaren ostean berarengana hurbildu bazen homosexuala zela uste zuelako izan 

zen, yoga klasean zeuden gainontzeko gizonak bezala” (11). 

Ipuin bereko Ramon, ordea, Iñakiren guztiz kontrako eredua erabiliz deskribatzen 

zaigu. Nahiz eta kontakizunean bertan gaixotasuna dela eta itxura fisikoa eta are indarra 

ere janda izan, maskulinitate normatibotik hurbil legokeen pertsonaia dugu. “Gaztetan 

tipo segaila izan zen Ramon” (13), eta “gaixotasunak guztiz garaitzea lortu ez zuen 

planta, neurriko zakila eta ile-mataza” (44) ditu, hots, indartsua da, eta sistema 

hegemoniko guztiz falozentristaren argitan are garrantzitsuagoa dena, neurriko zakila 

du. Azken gorputz atal honen esplizitazioak eta ematen zaion garrantziak Sabuco i 

Cantó et al.-ek (2003) azpimarratzen dutena egiaztatzen digute: emakume eta gizonak 

bereizteko espazio korporal nagusia zakila da, eta horrenbestez, “la representación de un 

hombre es la de un ser pollado.” (2003: 146). Gogora dezagun, gainera, feminismo 

garaikideak Freuden psikoanalisiari egindako kritikaren oinarrian “zakila eduki/ez 

eduki” dikotomiaren salaketa zegoela, euskal literaturaren kontestuan Arantxa 

Urretabizkaiaren Zergatik panpox (1979) eleberriak ongi iradoki zuen bezala (Olaziregi 

2012: 177-178). 

Gorputz maskulinoa deskribatzerakoan zakila esplizitu egiten duen beste 

kontakizuna “Belar moztu berria” dugu. Bertako protagonistak, bere bizilagunaren, 

Arantzaren aitaginarreba biluzik ikusi eta, era honetan deskribatzen digu pertsonaia 

maskulino helduaren gorputz biluzia: “bularralde zabala, sabelalde puztua, ile gabeko 

azala, emakume gorputz bat zakilarengatik ez balitz” (53). Berriro ere zakila dakusagu 

femeninoan eta maskulinoan sexuatutako subjektuen muga korporal nagusi bezala. 

Bestalde, adinean aurrera egindako pertsonaia maskulino honen sendotasuna eta 

“gorputz gihartsua” deskribatzen zaizkigu, gizonezkoei hegemoniak ezarri dien bezala. 

Baina, adina kontuan izanik, karakterizazio maskulinoetan dagoeneko agertu ez zaigun 



86 

 

ezaugarri bat agertzen zaigu honetan: emakume gorputz baten antza. Guasch-ek (2003) 

dioskunez, gizon helduak, haurrak bezalaxe, maskulinitate hegemoniko hori jada 

galduta duten pertsonak omen dira gizartearentzat (2003: 120), eta egiten den 

deskribapena ere hori azpimarratzera datorrela irizten dugu. Izan ere, aipatu pertsonaia 

maskulinoari pertsona femenino baten karakterizazioa egozten zaio, eta zenbait adituren 

hitzak gogoratuz (Bonino, 2000; Segarra et al, 2000), maskulinoa da femeninoa, etnikoa 

eta homosexuala ez den subjektu oro. Karakterizazio honek bat egiten du diskurtso 

hegemonikoak gizonei ezartzen dien heziketa prozesuarekin: gizonezkoak gazterik 

hasten du oraindik ez duen gizontasuna eraikitzeko bidea, zeina adin batetik aurrera 

atrofiatu egiten den (Guasch, 2003: 117). Hala ere, badaezpada, hegemoniaren izenean, 

maskulinitatea galdu duen pertsonaia bat bada ere, noizbait guztiz maskulinoa 

izandakoa dugu, gihartsua eta batez ere, zakilduna baita. 

Honekin lotuta, esan genezake ipuin bereko protagonistaren kasuan, gorputzetik 

berpizten zaiola desioa. Baina, desio hori ez dela hegemonikoa, jada maskulinitatea 

galduta duen gorputz heldu batek kitzikatzen baitu, eta ez guztiz maskulinoa den batek. 

Aztergai dugun obran, gizonezko gorputzak ez eze emakume gorputzak ere 

ikusgarri egiten direla esan genezake. Emakume gorputzen esplizitazioa gainera, 

muturrera eramaten da, Agirrek (2018) azpimarratu bezala, irakurlea erosotasunetik 

aterako duten kontakizunak sortzeraino. Hori da, esaterako “Paisaiak” ipuineko 

protagonistaren kasuan dakusaguna. Protagonistari mioma bat erauzten diote, eta hain 

da emakume gorputzaren zentraltasuna handia ezen, metamorfosiaren ostean, miomak 

bizia hartzen duen. “Ez duzu ezer arraroa antzematen?” ipuineko protagonistaren 

amaren eskuek bizi propioa hartzen dute, eta hauek ere trasformazio fisiko bat pairatzen 

dute.  

Emakume gorputzez dihardugula, performatzeko eta eraldatzeko espazio ez ezik, 

“Niregandik espero zena” ipuinean, esaterako, erresistentziarako espazio ere bihurtzen 

dela ondoriozta genezake. Protagonista haurra zeneko garaiari erreparatuz, 

identitatearen inguruko talka bat errepresentatzen zaigu “Mutiko gorputza duen andre 

nekatu bat naiz” (102) dioskularik. Eta fisikoaz gain, jarduerak eta praktikak ere guztiz 

iraulita antzeman genitzake “ez dut maite etxekoek negarrez harrapatzea, ez dut nahi 

etxekoek asperdura ez den beste sentimendurik daukadala jakitea” (103), alegia, jaiotzez 

emakume bat izanagatik, 0 joerako heziketa emozionalaz karakterizatzen zaigu 

(Emakunde, 2008: 28). Aurrekoarekin bat mutilei txikitatik irakasten zaien 



87 

 

lehiakortasuna errotuta du protagonistak “Lotsa emango lidake haien aurrean ez 

irabazteak” (108). Gainera, identitate maskulinoa bere sentitzen du, areago, maite du 

“Nire mutiko gorputza maite dut baina ezin dut nire andre nekatua jasan” (105). 

Urteetan aurrera eginagatik ez zaio konfusio eta talka identitario hori lausotzen, 

areagotu baizik “Konfusio handia eragiten dit nire gorputzak: ispiluak, etxeak eta 

gizarteak itzultzen dizkidaten irudiak ez datoz bat. Edonola ere, nigandik at dagoen 

zerbait da oraindik gorputza, ez naiz han barruan bizi” (109). Batetik, gorputzari 

egozten dio bere identitatearen kartzela izatea; bestetik, gizartearen kritika bat ere egiten 

duela esan genezake. Izan ere, gizartearen esentzialismoak, eta batez ere, 

patriarkatuaren mintzoak eraman du protagonista berea ez den identitate batean preso 

egotera. Hau guztia kontuan hartuz, pentsa genezake feminitate hegemonikoarekin 

guztiz apurtzen duen pertsonaia bat dugula protagonista. Baina, ikusi dugu 

hegemoniarekiko haustura hori ideologikoa baino ez dela, praktikan, urteak pasatu ahala 

emakume gorputzean preso jarraitzen baitu, emakumeei eskatzen zaizkien jarduerak eta 

praktikak erreproduzituz. Gaude protagonista hau ere erdiguneko feminitate eredu baten 

adibidea dugula, bere pentsaera eta praktikak bat ez datozelako. 

Rodriguezen ipuinetan, edertasunak baduela garrantzirik ikusi dugu, emakumeen 

karakterizazioari gagozkiola, bederan. Esaterako, “Urtebetetze festa”-ko protagonistak 

bere alaba edertasunarengatik, partez, miresten baitu (66). Areago, dieta osasuntsu eta 

kaloriarik gabea zurrunki betetzen duela ikusi dugu, eta betearazten dio baita ere alaba 

gazteari “Arto-krispetak erakutsi zizkidan [Izadik] eta jateko baimena eman nion” (71). 

Gainera, gainontzeko pertsonaia femeninoak deskribatzerakoan (soilik) edertasuna da 

darabilen ezaugarri fisiko nagusia: Izadiren, bere haurraren lagunaz, Claudiaz, 

diharduenean “Horregatik ez balitz ume ederra zatekeen, begi beltzak eta ezpain 

mardulak” (68); bai eta bere amaz, Nievesez, diharduenean ere “Mediterraneotar 

edertasuna zuen, haragitsua, erraza” (79). Alde honetatik, ez zaigu iruditzen feminitate 

hegemonikoak ezarritakotik hain urrun dagoenik, eta gaude, honetan ere Rodriguezek 

erdibideko eredu bat eraikitzen duela, ezaugarri hegemonikoz, zein ez-hegemonikoz 

hornitua, jarraian argudiatuko dugun bezala. 

Edertasunari dagokionez, ikusi dugu “Ez duzu ezer arraroa antzematen?” ipuineko 

protagonista dugula, emakume gorputza esplizitatu eta deskribatu dituzten kontakizun 

guztietatik, edertasuna ezaugarria erabiliz deskribatzen ez den emakume bakarra. Datu 

honek oraindik orain mendebaldeko gizartean, emakumeen identitate eraikuntzetan, 



88 

 

edertasunak duen garrantzia erakusten digu, eta Lipovetskik (1999: 121) esandakoa 

berresten. Aipatu protagonistaren bertute nagusia, hortaz, edertasuna baino argitasuna 

da “Nor bere jatorrizko klasetik ihes egiten ahalegintzen ginen, hura estiloaren bidez eta 

ni intelektuaren bidez” (129). 

Emakundek (2008: 28) zehaztutako 0 joerako heziketa emozionala, maskulinitate 

eredu hegemonikoari dagokiona, “Bihotz handiegia”-ko Iñakirengan nagusitzen ez den 

jarrera dela generrake, erreparo barik denen aurrean negar egiteko erraztasuna baitu 

“handik gutxira hil eta [Iñakik] negar egin zuela zotin eta guzti” (22). 

Ama izatea omen da emakume hegemonikoaren eredua osatzen duen jarrera 

(Rich, 1996: 46), eta alde horretatik esan genezake “Urtebetetze festa”-ko protagonistak 

eskema normatibo horrekin betetzen duela, bere ezaugarri nagusia ama izatea baita. 

Baina badu bere amatasunak hegemoniak ezarritakoaz bestelako esanahirik: familia 

guraso bakarra da Izadik eta protagonistak osatzen dutena. Historikoki era honetako 

familiak gaitzetsi egin dira, gizonezkoaren irudirik ez dagoenez, haurraren heziketarako 

kaltegarriak kontsideratu baitira (Iturra, 2003: 35). Alde honetatik, protagonistak 

bestelako eredu bat erakusten digula pentsatzen dugu. “Paisaia”-ko protagonistak ere 

ihes egiten dio karakterizazio hegemonikoari, “Ez zenuten inoiz haur bat izatearen 

aukerari buruz hitz egin, arruntegia zitzaizuen. Eta zuek ezberdinak zineten, edo 

horretan ahalegintzen zineten” (90). 

Gizonezkoei dagokie, eredu hegemonikoaren arabera seguritatea edukitzea eta  

buruaskiak izatea; emakumeei, kontrakoa, mendekoak izatea eta segurtasunik ez 

edukitzea (Valcuence, 2003: 15). Joera hau “Ez duzu ezer arraroa antzematen?” 

ipuineko protagonistak indartzen digu, “amaren parean ispilu deformatzaile baten 

aurrean bezala ikusten nuen nire burua” (131); “baina ispiluan begiratzean hondoratu 

egiten naiz” (141). 

3.6.2. Praktikak  

 

Esperogarria den bezala, “Bihotz handiegia”-ko Ramon, pertsonaia maskulinoa 

izanik, lanari emana dela eta enpresa bateko nagusia dela aipatzen zaigu “enpresa 

martxan jartzen ari zen garaian egunak eman zitzakeen ausente haragiz zein gogoz” 

(15), alegia, hegemonikoak diren praktikak. “Urtebetetze festa”-ko Nievesek, ostera, 

aurrekoaren kontrako eredua dakar, pertsonaia femeninoa baita enpresa baten burua.  



89 

 

Zaintza lanak, dela haurrenak, dela gaixorik dauden pertsonenak, dela helduenak 

jada aipatu dugun bezala, feminizaturiko praktikak dira. Ordea, bada pertsonaia 

maskulinorik Rodriguezen obran eskema honekin apurtzen duenik, “Bihotz handiegia”-

ko Iñaki, hain zuzen ere. Izan ere, bere bikotearen, Ixabelen, senar ohia, Ramon, hiltzear 

dagoenean honen zaintzarekin laguntzeko prest agertzen zaigu. 

Haurren zaintzari dagokionez, feminizatutako praktika izaki, ez zaigu harrigarria 

iruditu, esaterako, “Bihotz handiegia”-ko protagonistaren deskribapena “Bakarrik 

sentitzen zela, Administrazioa eta Finantzak ikasketak berrartu zituela, haurraren 

zaintzarekin txandakatzen zituela estudiante orduak” (15); alegia, haurraren zaintza bere 

ikasketekin partekatu behar duena emakumea dugu, kasu honetan ere, eta ez gizona. 

“Belar moztu berria”-ko Arantza da, gisa berean, Amets izeneko haurraz arduratzen 

dena. 

Etxeko lanen erantzukizuna tradizionalki emakumeei ezarri bazaie, esan genezake 

“Bihotz handiegia”-ko protagonistaren alabak, Madalenek, guztiz apurtzen duela joera 

honekin “etxeko kontuetan narratsa zen Madalen” (28). Madalenekin batera “Ez duzu 

ezer arraroa antzematen?” ipuineko protagonistak ere gisa berean dirau “narrats hutsa 

nintzela etxean edo ezin zuela nirekin kontatu inora garaiz eta txukun ailegatzeko” 

(138). Ordea, “Belar moztu berria”-ko protagonista, eta “Ez duzu ezer arraroa 

antzematen?” ipuineko protagonistaren ama honen adibide direla, esan genezake. 

Soldaduska aipatzen zaigu, esaterako, “Urtebetetze festa”-ko Clementeren 

pertsonaia deskribatzerakoan. Iturrak (2003: 47) aipatzen duenez esfera belikoa 

maskulinotzat hartzen dela kontuan izanik, soldaduska, maskulinizatutako praktika bat 

dugula esan genezake. 

“Ez duzu ezer arraroa antzematen?” ipuineko protagonistaren amak dakar, 

Rodriguezen obran, Sau-k (2000: 31) deskribatzen digun amaginarreba txarraren mitoa, 

bere errainarekin bidezko portatzen ez den emakumea baita, askotan honen esandakoei 

muzin egin eta uneoro kritikatzen baitu. 

Miriziok (2000) diosku arropen atzean gizartearen interpretazio ideologikoa eta 

identitarioa egiterik badagoela, horrela bada, emakumeei diskurtso hegemonikoak 

gonak jantzi behar dituztela ezarri die; gizonezkoei prakak. Honen erakusgarri dugu 

“Urtebetetze festa”-ko Claudiari oparitzen diotena “tutu arrosazko gona zuen pijama 

bat” (71), alegia, guztiz feminizaturiko arropa. 



90 

 

3.6.3. Espazioa 

 

Espazio utilitarioaren banaketa hegemonikoari gagozkiola, “Bihotz handiegia”-ko 

protagonistak, Ixabelek eta bere senar ohiak, Ramonek, hegemoniak ezarritakoaren 

arabera kudeatzen dituzte espazioak. Izan ere, Ramonen espazio utilitarioa eremu 

publikoa da; Ixabelena, batez ere etxea, behintzat haurraz arduratzen denean. “Belar 

moztu berria”-ko pertsonaia maskulinoak espazio publikoaren errepresentazioak direla 

generrake, bai Arantza bizilagunaren senarra, Bixente; bai eta protagonistaren senarra 

ere “[Senarrak] Goizean goiz alde egin eta iluntzera arte ez da itzultzen” (57). Bere 

bizitza osoa etxera zokoratuta eta sukaldean lanean eman duen pertsonaia “Ez duzu ezer 

arraroa antzematen?”-eko protagonistaren ama dugu, “hogeita bost urtetik gora 

sukaldean jardun ondoren” (128), batez ere espazio pribatuan garatu eta performatu dela 

generrake. 

Espazio sinbolikoari begira, “Paisaia”-ko protagonistak hegemonikotzat har 

daitezkeen jarrerak dituela ikusi dugu, batez ere bere gorputz biluzia erakutsi behar 

duenean “Adin ertaineko andre kanonikoaren rola jokatu zenuen soinekoa eta mediak 

aulkiaren bizkarrean zintzilikatuz” (87) “Ez zait nire gorputz barruan begiratzea 

gustatzen” (88). Jarrera hauetan hegemoniak emakumeei ezarritakoa betetzen dela 

dakusagu, alegia, emakumeek beraien gorputza eta sexualitatea ere eremu pribatuan 

giltzapetu behar dituztela, beste sexuaren konfinamentua deritzotena, hain zuzen 

(Llamas, 1998 apud Valcuence, 2003: 16). 

3.6.4. Egiletasuna 

 

Egiletasunari begira, esan genezake Rodriguezen obrak aztertutako 

gainontzekoekin alderatuta, emaitza ezberdinenak dakartzala. Izan ere aztertu diren 6 

protagonistetatik guztiak dira femeninoak. Egia da, “Niregandik espero zena” 

kontakizuneko protagonistaren kasuan, nahiz eta honek bukaera partean, bere identitate 

femeninoa onartu, bizitza guztian zehar arrotz egin zaion generoa dela, eta askotan 

femeninoan sexuatutako pertsona izanagatik, maskulino sentitu dela, bere gorputzean 

preso. Femeninotasuna, baina, protagonistak onartu duela kontuan izanik (nahiz 

badakigun neurri handi batean behartua izan dela), femeninotzat hartu dugu, baina 

galdera ikur handi bat merezi duen pertsonaia da, gure iritziz. 

Identitate ereduei erreparatuz, ordea, aurreko obretan antzeman ditugun emaitza 

antzekoak agertu zaizkigu honetan ere. Aztertu diren 17 pertsonaietatik gehiengoak, 9k 



91 

 

(% 53), diskurtso hegemonikoaren eredu, ezaugarri eta praktikak erreproduzitu dituzte; 

3k (%18) eredu normatibo horri aurre egin diote; falta diren 5ek erdibideko ereduaren 

alde egin dute (% 29). Ondorioz, esan genezake, gehiengoa patriarkatuaren biktima 

bezala errepresentatu dela, eta gutxiengoa agente bezala. 

Laburbilduz, emaitzek erakutsi dutenez, Rodriguezek batez ere hegemoniari 

jarraitu dioten ereduak eraiki ditu obra honetan, baina, era berean, gainontzeko obrekin 

alderatuta, erdibideko deitu dugun ereduen errepresentazio gehiago ekarri dituela ere 

nabaria da. Gure iritziz, horrek badu loturarik kritikak azpimarratutakoarekin, izan ere, 

guztiaren gainetik, beraien lekuaren bila dabiltzan pertsonaiak dira Rodriguezek eraiki 

dituenak, Arinasen (2018) hitzetan deserrotuak, identitate eredu batetik bestera saltari 

dabiltzanak. Aipatutakoaz gain, ipuinez ipuin kontraesan moralik edo giza-harremanen 

tira-birarik falta ez zaigula azpimarratu beharko genuke, honen adibide esanguratsuena 

“Niregandik espero zena” izanik. Azkenik, nabarmentzekoa dugu baita ere gorputzak 

aztergai dugun obran duen zentraltasuna, eta ikusi dugu batez ere emakumezko 

gorputzen kasuan, desiratzeko, performatzeko eta erresistentziarako espazio bihurtu 

direla. Bestalde, aipatzekoa da baita ere, aztertu diren kontakizun eta obra guztietatik, 

edertasuna ezaugarria erabiliz deskribatzen ez den emakume bakarra Rodriguezek 

dakarrela “Ez duzu ezer arraroa antzematen?” kontakizunean, emakumea are 

mendekoago egiten duen edertasunaren mitoari (Lipovetski, 1999: 138) muzin eginez. 

4. Ondorioak 

 

Master amaierako lan honi ezarri diogun lehen helburua berrartuz, alegia, euskal 

ipuingintzaren nondik norakoak aztertzea, hasteko, ikusi dugu asko direla ipuingintza 

genero bezala hartu eta honen inguruan maila teorikoan hausnartu eta teorizatu duten 

adituak, nork bere irizpide eta ezaugarriak esleiturik. Hori dela eta, konturatu gara oso 

zaila dela genero honen definizio bateratu bat ematea, eta adituen hurbilpen anitzak 

kontuan hartzen dituen definizio bat izan arren, zenbait alderdi oraindik zehazteke 

geratzen direla, esaterako, tradizionalki hainbesterako eman duen ipuinen neurri 

zehatzaren auzia. Bestetik, euskal ipuingintzaren bilakaerari begira, euskal sistema 

literariora beranduen iritsi den generoa dugula diote adituek, baina, ikusi dugu, garapen 

berantiar hau ez dela aztergai dugun generoari soilik dagokion fenomeno isolatua. Hau 

ulertzeko, nobelaren garapenari begiratzea ezinbestekoa da, beronen berantiartasuna 

izan baita Jesus Maria Lasagabasterren lan klasikoetatik abiatuz (1981), etengabe 



92 

 

azpimarratu dena. Halaber, ipuingintzak euskal sistema literarioan duen lekuari 

erreparatu nahi izan diogu, batez ere nobelarekiko harremanari, eta konturatu gara, 

sistemak berak ezartzen diola nobelarekiko bigarren mailako posizioa ipuingintzari, 

behintzat aztertu ditugun eragile zein alderdiak kontuan hartuz. Horrenbestez, Zalduaren 

(2002) hitzekin bat etorriz, hots, nobelaren nagusitasuna eta ipuingintzaren bigarren 

mailako posizioa merkatuaren, hezkuntzaren eta kultura-ohituren ondorio direla (2002: 

26-27), esan genezake ipuingintzaren balioa ere egin egiten dela, identitatea egiten den 

bezalaxe (Essed et al., 2005: 1). 

Ordea, jakitun gara ikerketa-lan honetan euskal ipuingintzaren bilakabidearen, 

egoeraren eta ezaugarri formalen aurpegi bat baino ez dugula erakutsi, honen garapen 

osoa emateak gure helburuak gaindituko lituzkeelako. Horrela bada, bidean zehar sortu 

zaizkigun galdera asko etorkizunean erantzuteko geratu dira: zer gertatzen da 90eko 

hamarkadarekin? Benetan izan al da hamarkada hau nobelarena? Edo Zalduak (2002: 

25) desafiatzen duen bezala ipuingintzarena? Zer gertatzen da 90eko hamarkadaz 

geroztik ugaltzen hasi den ipuingintza estilo eta tipologiekin? Joera garaikideekin? 

Trebakuntza generoa al da euskal idazleentzat ipuingintza, ala xede generoa? Galdera 

hauek guztiak erantzun gabe geratzen dira, eta egun, ipuingintzaren generoak duen 

hutsune akademikoa salatzeaz gain, ikerketa sakonago eta zabalago baten beharra ere 

aldarrikatzen dutela irizten dugu.  

Bigarren helburuari dagokionez, hau da, literaturaren analisitik gizartean 

indarrean dauden diskurtso eta praktiken irakurketa bat egitea, ezer baino lehen, esan 

beharra dago, hegemonikotzat hartu direla, patriarkatuak ezarritako eredu normatibo eta 

“unibertsalari” jarraitzen dioten identitateak. Patriarkatuaren baloreak erreproduzitzen 

dituztenez, gizonen nagusitasuna, eta era berean, emakumeen mendekotasuna zilegi 

egiten dituzte (Connell, 2005: 76); hegemonikoak izan daitezke, hortaz, bai 

maskulinitate ereduak, baina baita feminitate ereduak ere. Maskulinitate eredu 

heteronormatiboari dagokionez, ikusi dugu zenbait ezaugarri zehatz imitatzen dituela, 

indartsuak, zakil handidunak, ez femeninoak, liderrak, aktiboak (Sabuco i Cantó et al., 

2003) eta emozionalki kontrolatuak izan ohi dira (Emakunde, 2008), gorputzari eta 

jarrerei erreparatuz; lan boteretsuenak gizonek egiten dituzte maiz, eta ekonomikoki 

buruaskiak dira (Valcárcel, 1997); kirol, lan eta jarduera arriskutsuenak praktikatzen 

dituzte (Cantero, 2003); konkistatzaileak izan ohi dira maitasunean; eremu publikoan 

performatzen dira, eta sexualitatea ere sozialki eraikitzen dute (Despentes, 2007), 



93 

 

besteak beste (ikus. § Eranskina. Taula 2). Feminitate eredu hegemonikoari, ordea, 

fisikoki delikatuak, ahulak, argalak, gazteak, eta batez ere, politak izatea dagokio 

(Lipovetski, 1999); sentimenduak erakustea, pasiboak eta amak izatea ere eredu 

femeninoari esleitzen zaizkio (Rich, 1996); etxeaz eta zaintzaz arduratzen dira, 

konkistatuak izan ohi dira maitasunean; beraien espazio nagusia pribatua izan ei da, 

sexualitatea ere eremu horretan eraikitzen dutelarik (Valcuence, 2003); beste ezaugarri 

askoren artean (ikus. § Eranskina. Taula 2).  

Maskulinitate hegemonikoarekin hausten duten maskulinitateei, mugimendu 

feministekin bat egin eta berdintasunean sinesten dutenei gizon berri deritzote (Vicent, 

2003: 205), eta guk geuk eredu ez-hegemonikotzat hartu ditugu horrelako identitate 

eraikuntzak. Era berean, feminitate eredu hegemonikoaren antonimotzat hartu ditugu 

aipatu ezaugarriei bizkarra eman, eta Lasartek (2012: 16) dioskunez, emazte eta ama 

eredugarria izateari muzin egiten dioten bestelako aukerak. Eredu ez-hegemoniko hauei 

ere emakume berri kategoria esleitzen zaie (Lasarte, 2012: 16), Lipovetskiren 

terminologian (1999: 128) hirugarren emakumea ere deitua. Analisian bertaratu 

garenean, baina, ikusi dugu, agertu diren subjektibitate ereduak ez direla izan soilik 

hegemonikoak edo ez-hegemonikoak, askotan eredu bietako ezaugarriz hornitutako 

pertsonaiak deskribatu baitira. Gure interpretazioaren arabera, bi ereduen artean 

leudekeen horientzat “erdibideko” etiketa erabili dugu. Egoera honen aurrean konturatu 

gara, identitateak ez direla, kasu askotan, ez zuri ez beltz; uste baino konplexuagoak 

izan litezke.  

Bestetik, aipatu nahiko genuke jarraian datozen portzentaiak eta zenbakiak 

ateratzeko ez ditugula ipuinak kontabilizatu, ezpada pertsonaiak. Izan ere, ipuin berean 

hainbat eredutako pertsonaiak agertu zaizkigu, maiz izendatu ditugun hirurak 

elkarrekin, hots eredu hegemonikoa, ez-hegemonikoa eta erdibidekoa. Alde honetatik, 

ere, ikusi dugu ipuinak, identitate ereduak bezala, anitzak direla, eta aski zaigula ipuin 

bati begiratzea pertsonaiek beraien identitateak era askotan bizi dutela konturatzeko.   

Analisietan zentratuz, hauek dira atera zaizkigun emaitzak obraz obra (ikus. § 

Eranskina. Taula 3): aztertutako lehen obran, hau da Jokin Muñozen Bizia lo-n (2003), 

15 pertsonaia aztertu ditugu eta horietatik 11k (% 73) eredu hegemonikoari jarraitu 

diotela ikusi dugu; gainontzeko 4ek (% 27) ez-hegemonikoari. Iban Zalduaren 

Etorkizuna (2005) lanean, 31 pertsonaia aztertu dira. 19 (% 61) diskurtso 

hegemonikoaren morroi direla interpretatu dugu; 7 (% 23) eredu ez-hegemonikoarenak; 



94 

 

eta gainontzeko 5ak (% 16) erdibideko deitu dugun ereduarenak. Xabier Montoiaren 

Euskal hiria sutan (2006) obran, 52 pertsonaiari begira jarri gara, horietatik gehienak, 

37 (% 71), diskurtso hegemonikoa erabiliz deskribatu dira; 12 ez-hegemonikoa baliatuz 

(% 23) eta gainontzeko 3ak (% 6) erdibideko eredua erabiliz. Ur Apalategiren obrari 

erreparatuz, Fikzioaren izterrak (2010) lanean, 17 pertsonaia aztertu badira, horietako 8 

(% 47) izan dira hegemoniari jarraitu diotenak; 5 (% 29) hegemoniari muzin egin 

diotenak eta gainontzeko 4ak (% 24) erdibidekoak. Corpusa osatzen duen azken obran, 

antzeko emaitzak antzeman ditugu, Eider Rodriguezen Bihotz handiegia (2017)-n 17 

pertsonaia aztertu baitira, horietatik 9 (% 53) hegemonikoak izanik, 3 ez-hegemonikoak 

(% 18) eta gainontzeko 5ak erdibidekoak (% 29). 

Datu hauetatik atera daitekeen ondorio nagusia honakoa da: aztertu diren 

kontakizun, obra eta idazle guztiek batez ere eredu hegemonikoaren alde egin dute, dela 

subjektibitate maskulinoak, dela femeninoak eraikitzerakoan. Ikusi dugunaren arabera, 

aztertu diren 132 pertsonaietatik, gehiengoak, 84k (% 64) eredu hegemonikoari jarraitu 

diote, 31k (% 23) ez-hegemonikotzat har daitezkeen ereduak erreproduzitu dituzte; falta 

diren 17k (% 13) erdibidekoak. Ikusi dugu baita ere, batetik, obren artean 

proportzionalki pertsonaia normatibo gehien eraiki duena Bizia lo (2003) izan dela. 

Bestetik, proportzionalki, aztertu dugun corpusean eredu ez-hegemoniko gehien 

errepresentatu dituena Fikzioaren izterrak (2010) izan dela; eta erdibideko ereduaren 

alde gehien egin duena Bihotz handiegia (2018) izan dela.  

Identitate ereduen eraikuntzekin jarraituz, gorputzak deskribatzerakoan ikusi 

dugu, gizonezko gorputzei dagokienean, batez ere hauen indarra eta sendotasuna direla 

gehien erabilitako ezaugarriak, eta zakila dela maskulinoan sexuatutako gorputzen 

identitatea erabakitzen duen muga korporala (Sabuco i Cantó et al., 2003: 146). 

Emakumeen kasuan, ordea, edertasuna izan da, diferentziaz, gehien baloratutako 

ezaugarria (Lipovetski, 1999: 138). Edertasunari erreparatuz, emakume gorputzak 

esplizitatu direnean, esan beharra dago aztertu ditugun ipuin guztietatik batek bakarrik 

egin diola uko ezaugarri honi, Bihotz handiegia (2017) obrako “Ez duzu ezer arraroa 

antzematen?” ipuinak. Gainontzeko guztietan, emakumeak fisikoki deskribatzerakoan, 

edertasuna ezaugarria erabili da beti. Hala ere Fikzioaren izterrak obrako “Beste 

bizitza”-n hegemonikoaz eta kanonikoaz bestelako edertasun bat deskribatu dela esan 

genezake.  



95 

 

Hegemonikotzat hartzen diren jarreren artean, pertsonaia maskulinoak deskribatu 

direnetan, hainbestetan aipatu ditugun Bonino (2000) eta Sauk (2000) zehaztutako 

ezaugarriak errepikatu dira: ikusi dugu arrakastatsuak izatea, ausartak, lehiakorrak eta 

dirudunak, gehien baloratu diren jarrerak izan direla; pertsonaia femeninoen kasuan, 

ordea, Rich (1996) eta Valcuencek (2003) euren ikerlan teorikoetan esan bezala, 

sentimenduak ez kontrolatzea eta amak izatea, batik bat. 

Praktiketan ugaritasun handiagoa ikusi dugu, pertsonaia maskulinoak 

deskribatzerakoan erreproduzitutako ekintza nagusiak hauek izan dira: lanari emanak, 

lanpostu boteretsuenak dituztenak, kirolariak, alkoholismoari, adulterioari, pornografiari 

lotuak, beraiengan segurtasuna dutenak, etxeko sostengu ekonomikoaren erantzuleak; 

inoiz genero indarkeria gauzatu dutenak. Pertsonaia femeninoen kasuan, batez ere 

zaintza lanak esleitu zaizkie, etxekoak, haurrenak, pertsona helduenak; pasibotzat, 

mendekotzat hartu dira, eta amaginarreba gaiztorik ere aipatu izan da ipuinetan zehar. 

Hizkuntza ere askotan argigarria egin zaigu, honen bitartez jarrera sexistak eta 

gizartearen baloreak transmititu direlako; eta honekin bat, arropak eta jostailuak ere 

kontuan izan ditugu azterketa identitariorako. Espazioaren alderdian, egon dira banaketa 

hegemonikoaz gain, bestelako eremu sinbolikoagoak, dela esfera militarra, dela 

kartzelak, dela kultura, dela sexualitatea.  

Aipatu nahiko genuke zerrendatu berri ditugun ezaugarriak hegemonikoak 

kontsideratu direla (ikus. § Eranskina. Taula 2), baina, hala ere, eredu hegemonikoak, 

ez-hegemonikoak nahiz erdibidekoak errepresentatzeko erabili direla guztiak, pertsonaia 

batzuek ezaugarriak imitatu egin baitituzte; besteek, irauli. 

Bestalde, ipuin guztietan harreman heterosexualak soilik irudikatu direla antzeman 

dugu, eta ez dela agertu “gizon” eta “emakume” kategoriez aparte, bestelako genero 

identitate eredu edo etiketarik. Honek guztiak berriro ere diskurtso patriarkalak 

etengabe errepikatu duen eskema binarioari eta hegemonikoari begira jartzen gaitu, 

honen arabera gizakiok sexualki dimorfikoak izan behar baikara, eta afektiboki 

heterosexualak (Valcárcel, 1997: 169). Aurrekoarekin bat, errepresentatu diren familia 

ereduak azpimarragarriak iruditu zaizkigu, izan ere ia guztiak diskurtso normatiboak 

ezarritakoak izan dira, hots, guraso biz osatutakoak, eta heteronormatiboak. Bide 

honetatik urrundu diren bakarrak Bizia lo (2003)-ko “Azterketa” kontakizuna eta Bihotz 

handiegia (2017)-ko “Urtebetetze festa” izan dira. 



96 

 

Azkenik, egiletasunari erreparatuz, esan beharra dago ia obra guztietan 

egiletasuna edo subjektutasuna protagonista maskulinoei esleitu zaiela. Emaitzak 

kontuan hartuz, ikusi dugu Bizia lo (2003) obran, aztertutako 9 protagonistatik 7 (% 78) 

direla maskulinoak eta gainontzeko 2ak (% 22) femeninoak. Etorkizuna (2005) lanean 

aztertu diren 16 protagonistatik 11 (% 69) maskulinoak direla; 5 (% 31) femeninoak. 

Euskal hiria sutan (2006) liburuan aztertutako 29 protagonistatik 18 (% 62) direla 

maskulinoak; geratzen diren 11ak (% 38) femeninoak. Fikzioaren izterrak (2010) obran, 

analizatutako 8 protagonistatik 6 (% 75) dira maskulinoak, ordea, 2 (% 25) femeninoak. 

Bihotz handiegia (2017) azken obran aztertu diren 6 protagonistak guztiak dira 

femeninoak. 

Dakusagunez, Bihotz handiegia (2017) obrak, gainontzeko obrekin alderatuta, 

guztiz bestelako egiletasun ereduak irudikatu ditu, aztertu ditugun obra guztiek, 

Rodriguezenak izan ezik, protagonista maskulinoak irudikatu baitituzte gehienbat; 

Rodriguezek irudikatutako protagonistak, ostera, femeninoak izan dira guztiak. Gaude, 

hau lotuta legokeela Lasartek, lehenago bere tesi lanean (2011), eta beranduago bere 

ikerketan (2012) lortutako emaitzekin: emakumezko idazleak dira protagonista 

femenino gehien irudikatzen dituztenak. Ezer ondorioztatzeko azterketa sakonago bat 

behar badugu ere, eta jakitun garen arren Lasarteren (2011; 2012) ikerketek nobela jarri 

dutela erdigunean; gureak ipuingintza; loturarik baduela iruditzen zaigu (ikus. § 

Eranskina. 5). 

Orobat, Hemingway-ren definizioa geure eginez (Calderón, 2006: 98), ikusi dugu 

aztertutako ipuinak iceberg eraikuntzak bezalakoak direla. Izan ere, zati txiki baten berri 

eman digute, baina hauetatik tira egiten saiatu gara, eta analisiaren ostean, aurkitu 

duguna unibertso askozaz ere konplexuagoa eta osatuagoa izan da: askotariko identitate 

eredu, jarrera, portaera korporal zein praktikak. Luzera mugatua izan duten ipuinetatik, 

hortaz, gizarte anitzaren izaera ezagutzeko aukera izan dugu.  

Guztiarekin ere, ikerketa lan honek oinarri epistemologikoa eraikitzeko erabilitako 

autore eta adituek esandakoa berresten lagundu digula esan genezake, alegia, “La 

identidad, por lo tanto, es un proceso en permanente construcción. No es algo estático ni 

monolítico, que está permanentemente amenazada, tanto por las tensiones internas 

inconscientes como por los cambios en las circunstancias externas.” (Garaizabal, 2003: 

193). 



97 

 

5. Bibliografia 

 

Agirre, Katixa. (2018). “Talentu handiegia”. In 111 aldizkaria, 2018-07 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=8092> [2020-06-15] 

Aguinaga, Magdalena. (1999). “Género y tipología del cuento literario”. In Becerra et 

al. (ed.), Asedios ó conto. Vigo: Servio de Publicacións da Universidade de 

Vigo. 49-56. 

Aldekoa, Iñaki. (1993). Euskal ipuinen antologia bat. Irun: Alberdania. 

_____ (2008). Euskal literaturaren historia. Donostia: Erein. 

Alvarez, Amaia & Lasarte, Gema. (arg.) (2012). Gorputza eta generoa euskal kulturan 

eta literaturan. Bilbo: Euskal Herriko Unibertsitateko Argitalpen Zerbitzua. 

_____ Alvarez, Amaia. (2012). “Lau katu dira? Gorputza eta desira euskal emakume 

idazle garaikideen lanetako ahots subalternoetan eta bitarteko espazio 

identitarioetan”. In Alvarez, Amaia & Lasarte, Gema (arg.), Gorputza eta 

generoa euskal kulturan eta literaturan. Bilbo: Euskal Herriko Unibertsitateko 

Argitalpen Zerbitzua. 89-107. 

_____; Butler, Judith; Despentes, Virginie; Elosegi, Amaia-Aimar; Esteban Mari Luz; 

Güemes, Ainhoa; Medeak; Platero, Raquel (Lucas); Preciado, Beatriz; Sáez, 

Javier & Ziga, Itziar. (2013). Genero ariketak. Feminismoaren subjektuak. 

Donostia: Edo! 

_____ (2017). “Etxe kantoietako hatsa”. In Argia, 2017-12-31 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=7334> [2020-06-15] 

Andreu, Alaitz. (2018). “Bihotz handiegia”. In Aizu!, 2018-01 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=7338> [2020-06-15] 

Apalategi, Ur. (2001). “Errealismoaren eraberritzea eta kokapena 90eko hamarkadako 

euskal literaturan”. In Uribe, Kirmen. (arg.), Azken aldiko euskal narratiba. 

Sortzaileak eta irakurleak. Bilbo: Udako Euskal Unibertsitatea. 41-56. 

_____ (2010). Fikzioaren izterrak. Zarautz: Susa. 

Aresti, Nerea. (2014). “De heroínas viriles a madres de la patria. Las mujeres y el 

nacionalismo vasco (1893-1937)”. In Historia y Política, 31, 281-308. 

_____ (2020). “La historia de las masculinidades, la otra cara de la historia de género”. 

In Ayer, 117. 333-347. 

https://kritikak.armiarma.eus/?p=8092
https://kritikak.armiarma.eus/?p=7334
https://kritikak.armiarma.eus/?p=7338


98 

 

Arinas, Txema. (2018). “Bihotz handiegia”. In uberan.eus, 2018-09-06 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=7590> [2020-06-15] 

Armiarma: “Literatur Zubitegia”. <https://zubitegia.armiarma.eus/> [2020-06-15] 

Arregi Diaz de Heredia, Rikardo. (2003). “Jokin Muñoz”. In Periódico de Alava, 2003-

10-12 <https://kritikak.armiarma.eus/?p=909> [2020-06-15] 

Askoren artean. (2001). Bakarrizketan. Irun: Alberdania. 

Askoren artean. (2002). Gorroto haut. Irun: Alberdania. 

Askoren artean. (2003). Begiz jotako ipuinak. Irun: Alberdania. 

Askoren artean. (2008). Haginetako mina. Tafalla: Txalaparta. 

Askoren artean. (2011). Emekiro. Amsterdam: Zirimiri Press. 

Asturias, Laura E. (2004). “La construcción de la masculinidad y las relaciones de 

género”. In Lomas, Carlos (bil.), Los chicos también lloran. Identidades 

masculinas, igualdad entre los sexos y coeducación. Bartzelona: Paidós. 65-78. 

Asurmendi, Mikel. (2003). “Bizia lo”. In Irunero, 2003-06 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=841> [2020-06-15] 

_____ (2012). “Fikzioaren muinak dastatzeko gogoz”. In Irunero, 2012-02 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=5399> [2020-06-15] 

Ayerbe, Mikel. (2014). Nuestras guerras: relatos sobre los conflictos vascos. Madril: 

Lengua de trapo. 

_____ (2019). “La reescritura del pasado violento y la ficcionalización del presente 

conflictivo: las narrativas de Edurne Portela e Iban Zaldua”. In Olivar, Vol. 19 

(30), e061. <https://www.olivar.fahce.unlp.edu.ar/article/view/OLIe061/11965> 

Azkorbebeitia, Aitzpea. (1998). Joseba Sarrionandia. Irakurketa proposamen bat. 

Bilbo: Amorebieta-Etxanoko Udala. 

Bal, Mieke. (1985). Teoría de la narrativa. Madril: Cátedra. 

Balerdi, Iban. (2010). “Ofizioaren ajeak hizpide”. In Gara, 2010-11-19 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=5002> [2020-06-15] 

Barker, Chris & Jane, Emma. (2016). Cultural studies: theory and practice. Los 

Angeles: Sage. 

Barragán, Fernando. (2004). “Masculinidades e innovación educativa: de la homofobia 

a la ética del cuidado de las personas”. In Lomas, Carlos (bil.), Los chicos 

también lloran. Identidades masculinas, igualdad entre los sexos y coeducación. 

Bartzelona: Paidós. 147-171. 

https://kritikak.armiarma.eus/?p=7590
https://zubitegia.armiarma.eus/
https://kritikak.armiarma.eus/?p=909
https://kritikak.armiarma.eus/?p=841
https://kritikak.armiarma.eus/?p=5399
https://www.olivar.fahce.unlp.edu.ar/article/view/OLIe061/11965
https://kritikak.armiarma.eus/?p=5002


99 

 

Bartolomé, Cristina. (2009). El cuento literario español (1991-2000): aportación a su 

poética. Madril: Universidad Complutense de Madrid. 

Becerra, Carmen; Candelas, Manuel Ángel; Fariña, María Jesús; de Juan, Amparo & 

Suárez, Beatriz. (ed.). (1999). Asedios ó conto. Vigo: Servio de Publicacións da 

Universidade de Vigo. 

Bengoechea, Mercedes. (1996). “Postfacio a la edición española”. In Rich, Adrianne, 

Nacemos de mujer. La maternidad como experiencia e institución. Madril: 

Ediciones Cátedra. 405-419. 

Blanco, Juan (2003). “Las expectativas sobre los varones”. In Valcuence, Jose María & 

Blanco, Juan (ed.), Hombres: la construcción cultural de las masculinidades. 

Madril: Serie Arcoiris, 212-224. 

Bonino, Luis. (1995). “Micromachismos: la violencia invisible en la pareja”. In Corsi, 

Jorge, La violencia masculina en la pareja. Madril: Paidós. 

_____ (2000). “Varones, género y salud mental: deconstruyendo la «normalidad» 

masculina”. In Segarra, Marta & Carabí, Àngels. (ed.), Nuevas masculinidades. 

Bartzelona: Icaria. 29. 41-65. 

Bourdieu, Pierre. (2000). La dominación masculina. Bartzelona: Editorial Anagrama. 

Butler, Judith. (2007). [1990]. El género en disputa. Bartzelona: Paidós. 

Calderón, Tatiana. (2006). “La teoría del iceberg y la práctica de la alusión en los 

cuentos de Ernest Hemingway y de Francisco Coloane”. In Acta Literaria, 32. 

97-105. 

Cano, Harkaitz. (2018). Mecanografiak. Tafalla: Txalaparta. 

Cantero, Pedro A. (2003). “Hombrear. Modos de aprender a ser hombre”. In Valcuence, 

Jose María & Blanco, Juan (ed.), Hombres: la construcción cultural de las 

masculinidades. Madril: Serie Arcoiris, 53-65. 

Carabí, Angels. (2000). “Construyendo nuevas masculinidades: una introducción”. In 

Segarra, Marta & Carabí, Àngels. (ed.), Nuevas masculinidades. Bartzelona: 

Icaria. 15-27. 

Carrera, Rafael. (2014). “Masculinidades, sí. ¿Feminidades, no?”. In El Cotidiano 184. 

63-68. 

Cazés, Daniel. (2004). “El feminismo y los hombres”. In Lomas, Carlos (bil.), Los 

chicos también lloran. Identidades masculinas, igualdad entre los sexos y 

coeducación. Bartzelona: Paidós. 35-44. 



100 

 

Connell, Raewyn W. (2005). Masculinities. Berkley: University California Press. 

Cortazar, Julio. (1970). “Algunos aspectos del cuento”. In Casa de las Américas, 60. 

Cuklanz Lisa & Rodríguez, María Pilar. (2020). “Metodologías feministas: nuevas 

perspectivas”. In Investigaciones Feministas, 11(2). 201-209. 

Del Campo, Alberto. (2003). “Cuestión de pelotas”. In Valcuence, Jose María & 

Blanco, Juan (ed.), Hombres: la construcción cultural de las masculinidades. 

Madril: Serie Arcoiris, 66-99. 

Despentes, Virginie. (2007). [2006]. Teoría King Kong. Tenerife: Melusina Editorial. 

Egaña, Ibon. (2003). “Bost bozeto langarraren gainean”. In Egunero, 2003-04-12 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=765> [2020-06-15] 

_____ (2014). Izan gabe denaz. Donostia: Utriusque Vasconiae. 

_____ (2020). Eskuko ekipajea. Euskal ipuin modernoen antologia. Donostia: Alai. 

Emakunde. (2008). Gizonak, berdintasuna eta maskulinotasun berriak. Gasteiz: 

Emakunde/Emakumearen Euskal Erakundea. 

Essed, Philomena; Goldberg, David Theo & Kobayashi, Audrey. (2005) “Introduction: 

A Curriculum Vitae for Gender Studies”. In Essed, Philomena; Goldberg, David 

Theo & Kobayashi, Audrey (ed.), A Companion to Gender Studies. Erresuma 

Batua: Blackwell Publishing. 1-29. 

Estankona, Igor. (2003). “Harremanen gatazka”. In Gara, 2003-05-17 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=792> [2020-06-15] 

Esteban, Mari Luz. (2004). Antropología del cuerpo. Género, itinerarios corporales, 

identidad y cambio. Bartzelona: Edicions Bellaterra. 

_____ (2009). “Identidades de género, feminismo, sexualidad y amor: Los cuerpos 

como agentes”. In Política y Sociedad, 46, 1 eta 2. 27-41. 

_____ (2012). “Generoa, gorputza eta kultur identitate bizituaren analisia, euskaltasuna 

berrirakurtzeko ahaleginean”. In Alvarez, Amaia & Lasarte, Gema (arg.), 

Gorputza eta generoa euskal kulturan eta literaturan. Bilbo: Euskal Herriko 

Unibertsitateko Argitalpen Zerbitzua. 27-46. 

_____ (2013). “Gorputzak eta politika feministak: feminismoa gorputz gisa”. In Alvarez 

et al., Genero-ariketak. Feminismoaren subjektuak. Donostia: Edo! 

_____ (2017). Feminismoa eta politikaren eraldaketak. Zarautz: Susa. 

European Institute for Gender Equality Home (EIGE): “men’s studies” 

<https://eige.europa.eu/thesaurus/terms/1289> [2020-06-15] 

https://kritikak.armiarma.eus/?p=765
https://kritikak.armiarma.eus/?p=792
https://eige.europa.eu/thesaurus/terms/1289


101 

 

Euskal Idazleen Elkartea: “Eider Rodriguez Martin” 

<https://www.idazleak.eus/euskara/idazleak/eider-rodriguez-martin> [2020-06-

15] 

Euskal Literaturaren Apalategia (ELA) <http://ehu.eus/ehg/apalategia/> [2020-06-15] 

Euskal Literaturaren Hiztegia: “Apalategi, Ur” 

<https://www.ehu.eus/ehg/literatura/idazleak/?p=80>  [2020-06-15] 

_____ “Montoia, Xabier” <https://www.ehu.eus/ehg/literatura/idazleak/?p=730> [2020-

06-15] 

_____ “Muñoz, Jokin” <www.ehu.eus/ehg/literatura/?p=210> [2020-06-15] 

_____ “Zaldua, Iban” <https://www.ehu.eus/ehg/literatura/idazleak/?p=970> [2020-06-

15] 

Even-Zohar, Itamar. (1990). [1979]. “Teoría de los polisistemas”. In Poetics Today 

11:1- 9-26. 

Ezkerra, Estibalitz. (2017). “Borroka, frustazio eta iraultza isilak”. In Gara, 2017-12-02 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=7312>  [2020-06-15] 

Foster, Victoria; Kimmel, Michael & Skelton, Christie. (2004). “¿Qué pasa con los 

chicos?”. In Lomas, Carlos (bil.), Los chicos también lloran. Identidades 

masculinas, igualdad entre los sexos y coeducación. Bartzelona: Paidós. 195-

227. 

Friedan, Betty. (1963). The Feminine Mystique. New York: W.W. Norton & Company. 

Friedman, Norman. (1955). “Point of View in Fiction: Development of a Critical 

Concept”. In, PMLA 70. 1160-1184. 

Gabilondo, Joseba. (2014). Nazioaren hondarrak. Euskal literatura garaikidearen 

historia postnazional baterako hastapenak. Bilbo: Euskal Herriko 

Unibertsitateko Argitalpen Zerbitzua. 

Galarraga, Aritz. (2006a). “Bonoboren antzera”. In Gara, 2006-02-11 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1487> [2020-06-15] 

_____ (2006b). “Utopia sutan”. In Gara, 2006-12-30 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1730> [2020-06-15] 

Garaizabal, Cristina (2003). “Masculinidades y feminismos”. In Valcuence, Jose María 

& Blanco, Juan (ed.), Hombres: la construcción cultural de las masculinidades. 

Madrid: Serie Arcoiris, 187-203. 

https://www.idazleak.eus/euskara/idazleak/eider-rodriguez-martin
http://ehu.eus/ehg/apalategia/
https://www.ehu.eus/ehg/literatura/idazleak/?p=80
https://www.ehu.eus/ehg/literatura/idazleak/?p=730
http://www.ehu.eus/ehg/literatura/?p=210
https://www.ehu.eus/ehg/literatura/idazleak/?p=970
https://kritikak.armiarma.eus/?p=7312
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1487
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1730


102 

 

García, José Manuel. (1999). “En torno al cuento”. In Becerra et al. (ed.), Asedios ó 

conto. Vigo: Servio de Publicacións da Universidade de Vigo. 233-238. 

Garrido Dominguez, Antonio. (1993). El texto narrativo. Madril: Sintesis. 

Genette, Gérard. (1989). [1972]. Figuras III. Bartzelona: Lumen. 

Gilmore, David D. (1990). Manhood in the making. Cultural concepts of masculinity. 

New Haven & Londres: Yale University Press. 

Gorrotxategi, Aritz. (2003). “Bizia lo”. In El Diario Vasco, 2003-08-10 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=849> [2020-06-15] 

Guasch, Oscar (2003). “Ancianos, guerreros, efebos y afeminados: tipos ideales de 

masculinidad”. In Valcuence, Jose María & Blanco, Juan (ed.), Hombres: la 

construcción cultural de las masculinidades. Madril: Serie Arcoiris, 113-124. 

Hamilton, Carrie. (2000). “Re-membering the Basque nationalist family: daughters, 

fathers and the reproduction of the radical nationalist community”. In Journal of 

Spanish Cultural Studies, Vol. 1, No. 2, 153-171. 

Harluxet Hiztegi Entziklopedikoa: “Ipuin”. <http://www1.euskadi.net/harluxet/> [2020-

06-18] 

Hernández, Macarena (2003). “Entre realidad y el deseo: cuerpos masculinos y medios 

de comunicación”. In Valcuence, Jose María & Blanco, Juan (ed.), Hombres: la 

construcción cultural de las masculinidades. Madril: Serie Arcoiris, 125-134. 

Ipuina.eus: “Zer den ipuina.eus”. <https://www.ipuina.eus/zer-den-ipuina-eus/> [2020-

07-14] 

Iturra, Raúl. (2003). “La contrucción social de la masculinidad”. In Valcuence, Jose 

María & Blanco, Juan (ed.), Hombres: la construcción cultural de las 

masculinidades. Madril: Serie Arcoiris, 25-52. 

Jauregi, Joannes. (2017). “Isileko entziklopedia emozionala”. In Berria, 2017-12-03 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=7313> [2020-06-15] 

Juaristi, Felipe. (2006). “Bitxikeriak”. In El Diario Vasco, 2006-01-06 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1455> [2020-06-15] 

_____ (2007). “Literatura, noski”. In El Diario Vasco, 2007-02-16 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1794> [2020-06-15] 

Kortazar, Jon. (2000). Euskal literatura XX.mendean. Zaragoza: Prames S.A. 

_____ (2002). Diglosia eta euskal literatura. Donostia: Utriusque Vasconiae. 

https://kritikak.armiarma.eus/?p=849
http://www1.euskadi.net/harluxet/
https://www.ipuina.eus/zer-den-ipuina-eus/
https://kritikak.armiarma.eus/?p=7313
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1455
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1794


103 

 

_____ (2005a) “Denboraren beste aldeak”. In El País, 2005-12-11 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1431> [2020-06-15] 

_____ (2005b). J. Sarrionandiaren ipuingintza. Zuhaitz erromesa. Donostia: Utriusque 

Vasconiae. 

_____ (2007). “Google Earth”. In El País, 2007-03-12 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1830> [2020-06-15] 

_____ (2009). “Gerra zibila eta euskal kontagintza”. In Euskara, 54, 2-2 zatia, 935-951. 

_____ & Rabelli, Alvaro (zuz.). (2011). Egungo euskal ipuingintzaren historia. Bilbo: 

Euskal Herriko Unibertsitateko Argitalpen Zerbitzua. 

_____ (2011). “Aurkezpena”. In Kortazar, Jon & Rabelli, Alvaro (zuz.), Egungo euskal 

ipuingintzaren historia. Bilbo: Euskal Herriko Unibertsitateko Argitalpen 

Zerbitzua. 9-12. 

Lasagabaster, Jesus Maria. (1981). “Euskal nobelaren gizarte-kondairaren oinharriak”. 

In Euskal linguistika eta literatura: Bide berriak. 343-368. 

Lasarte, Gema. (2011). Pertsonaia protagonista femeninoen ezaugarriak eta bilakaera 

euskal narratiba garaikidean. Bilbo: Euskal Herriko Unibertsitateko Argitalpen 

Zerbitzua. 

_____ (2012). Feminist Agenda Euskal narratiba garaikidean. Bilbo: Euskal Herriko 

Unibertsitateko Argitalpen Zerbitzua. 

_____ (2017). “Maskulinitate berria Euskal Haur eta Gazte Narratiban: Matias Ploff-en 

erabakiak, Alex eta Kea airean bezala eleberrietako pertsonaiak biluzten”. In 

Euskera, 61, 2. 515-549. 

Lertxundi, Anjel. (1982). “Ipuingintza sugestioaren bidetik”. In Jakin. 37-50. 

Lipovetski, Gilles. (1999). La tercera mujer. Bartzelona: Anagrama. 

Lomas, Carlos. (bil.). (2004). Los chicos también lloran. Identidades masculinas, 

igualdad entre los sexos y coeducación. Bartzelona: Paidós. 

_____ (2004). “¿Los chicos no lloran?. In Lomas, Carlos (bil.), Los chicos también 

lloran. Identidades masculinas, igualdad entre los sexos y coeducación. 

Bartzelona: Paidós. 9-32. 

Makuso, Juan Ramon. (2011). “Fikzioaren errealitatea”. In El Diario Vasco, 2011-04-

08 <https://kritikak.armiarma.eus/?p=5131> [2020-06-15] 

Maldonado, Teresa. (2010). “El análisis y la lucha feminista: entre la identidad y la 

diversidad de las mujeres”. In Coordinadora Estatal de Organizaciones 

https://kritikak.armiarma.eus/?p=1431
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1830
https://kritikak.armiarma.eus/?p=5131


104 

 

Feministas (CEOF), Jornadas Feministas Estatales. Granada, 30 años después: 

Aquí y ahora. Madril: CEOF. 59-67. 

Mann, Susan. (1989). The Short Story Cycle. A Genre Companion and Reference Guide. 

Connecticut: Greenwood Press. 

Martín, Luisa & Gómez, Concepción. (2004). “Lenguaje, identidades de género y 

educación”. In Lomas, Carlos (bil.), Los chicos también lloran. Identidades 

masculinas, igualdad entre los sexos y coeducación. Bartzelona: Paidós. 81-109. 

Martorell, María Blanca X. (2012). “Aproximación psicosocial al estudio de las 

masculinidades”. In Revista Venezolana de estudios de la mujer, 17, 39. 187-19 

Medeak. (2013). “Manifestu TransFeminista”. In Alvarez et al., Genero-ariketak. 

Feminismoaren subjektuak. Donostia: Edo! 

Mirizio, Annalisa. (2000). “Del carnaval al drag: la extraña relación entre masculinidad 

y travestismo”. In Segarra, Marta & Carabí, Àngels. (ed.), Nuevas 

masculinidades. Barcelona: Icaria. 133-150. 

Montoia, Xabier. (2006). Euskal hiria sutan. Donostia: Elkar. 

Mujika Iraola, Inazio. (1991). “Ipuingintzaz”. In RIEV-Revista Internacional de los 

Estudios Vascos, XXXVI, 2. 301-311.  

Muñoz, Jokin. (2003). Bizia lo. Irun: Alerdania. 

Olavarría, José. (2004). “Modelos de masculinidad y desigualdades de género”. In 

Lomas, Carlos (bil.), Los chicos también lloran. Identidades masculinas, 

igualdad entre los sexos y coeducación. Bartzelona: Paidós. 45-63. 

Olaziregi, Mari Jose. (1998). Bernardo Atxagaren irakurlea. Donostia: Erein. 

_____ (1999). “Intimismoaz haraindi”. In Oihenart, 17. 1-75. 

_____ (2002). Euskal eleberriaren historia: Santiago Onaindia ikerketa beka. Bilbo: 

Labayru Ikastegia Amorebieta-Etxanoko Udala. 

_____ (2004). An Anthology of Basque Short Stories. Reno: Center for Basque Studies-

University of Nevada. 

_____ (2005). Mende berrirako ipuinak: antologia. Donostia: Erein. 

_____ (2012). Basque Literary History. Reno: Center for Basque Studies-University of 

Nevada. 

Otaegi, Lourdes; Altonaga, Kepa; Ezkerra, Estibalitz; Iturbe Jacinto; Galarraga, Aritz & 

_____ (2014). “Azkenaldiko liburuak”. In Erlea: 1700en aldizkaria, 8. 61-67. 



105 

 

_____ & Ayerbe, Mikel. (2016). “El conflicto de la escritura y la rescritura de la 

identidad: análisis de la narrativa de escritoras vascas que abordan el conflicto 

vasco ”. In: Moszczynska-Dúrst, K. et al. (ed.), Identidad, género y nuevas 

subjetividades en las literaturas hispánicas. Varsovia: Universidad de Varsovia- 

Instituto de Estudios Ibéricos. 45-66. 

_____ & Otaegi, Lourdes. (ed.). (2019). Literatura eta Zentsura. Memoria 

eztabaidatuak (Joan Mari Torrealdairi omenaldia), Euskera, 63, 2,2. 

Paz, José María. (1999). “Un século asediando ó conto”. In Becerra et al. (ed.), Asedios 

ó conto. Vigo: Servio de Publicacións da Universidade de Vigo. 9-14. 

Perkins-Gilman, Charlotte. (2012). [1892]. Hormako Paper Horia. Donostia: Edo! 

Pescador, Erick. (2004). “Masculinidades y adolescencia”. In Lomas, Carlos (bil.), Los 

chicos también lloran. Identidades masculinas, igualdad entre los sexos y 

coeducación. Bartzelona: Paidós. 113-146. 

Pozuelo Yvancos, José María. (1988). Teoría del lenguaje literario. Madril: Cátedra. 

Puleo, Alicia H. (2000). “De «eterna ironía de la comunidad» a sujeto del discurso: 

mujeres y creación cultural”. In Segarra, Marta & Carabí, Àngels. (ed.), Nuevas 

masculinidades. Barcelona: Icaria. 65-82. 

Quiroga, Horacio. (1925). “Decálogo del Perfecto Cuentista”. In Teorías del cuento, 1. 

29-30. 

Rabelli, Alvaro. (2005). Bizkaiko euskal idazleen ipuingintza modernoa. Bilbo: Bilbao 

Bizkaia Kutxa. 

_____ (2011a). “Euskal ipuin garaikidearen uberan (1970-2003)”. In RIEV Revista 

internacional de los estudios vascos, 56, 2. 602-636. 

_____ (2011b). “Gaurko euskal ipuingintzaren historia. 1983-2003” In. Kortazar, Jon & 

Rabelli, Alvaro (zuz.), Egungo euskal ipuingintzaren historia. Bilbo: Euskal 

Herriko Unibertsitateko Argitalpen Zerbitzua. 13-106. 

Ramírez, Natalia. (2014). “La bella durmiente: análisis de algunas versiones 

tradicionales y sus reescrituras”. In Revista de Investigación en Psicología, 17, 

2. 203-213. 

Rekondo, Asier. (2018). “Ongizatearen arrakalak”. In Deia, 2018-04-07 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=7418> [2020-06-15] 

Retolaza, Iratxe. (2006a). “Orainaren ifrentzuak eta tolesdurak”. In Berria, 2006-03-21 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1514> [2020-06-15] 

https://kritikak.armiarma.eus/?p=7418
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1514


106 

 

_____ (2006b). “Erosokeria(k), zilborkeria(k)”. In Berria, 2006-12-31 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1732> [2020-06-15] 

_____ (2007). “Euskal Hiria sutan”. In Berria, 2007-02-10 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1803> [2020-06-15] 

Rich, Adrianne. (1996). [1978]. Nacemos de mujer. La maternidad como experiencia e 

institución. Madril: Ediciones Cátedra. 

Rimmon-Kenan, Shlomith. (1983). Narrative Fiction: Contemporary Poetics. London: 

Methuen. 

Rodrigo, Andrés. (2000). “La homosexualidad masculina, el espacio cultural entre 

masculinidad y feminidad, y preguntas ante una «crisis»”. In Segarra, Marta & 

Carabí, Àngels. (ed.), Nuevas masculinidades. Barcelona: Icaria. 121-132. 

Rodriguez, Eider. (2017). Bihotz handiegia. Zarautz: Susa. 

_____ (2019). Lisipe. Idazleen gorputzak: egiletasuna ezbaian literaturaren joko 

zelaian. Zarautz: Susa. 

Rodriguez, Zuriñe & Etxebarrieta, Oihana. (2016). Borroka armatua eta kartzelak. 

Zarautz: Susa. <http://www.susa-literatura.eus/liburuak/lisi01> [2020-06-15] 

Rojo, Javier. (2007). “Narrazioen alfabetoa”. In El Correo, 2007-03-14 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=1843> [2020-06-15] 

_____ (2010). “Desioa eta ezina”. In El Correo, 2010-11-20 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=5003> [2020-06-15] 

_____ (2017). “Deserrotuak”. In El Correo, 2017-12-09 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=7315> [2020-06-15] 

Ruiz, Esteban. (2003). “El trabajo nos hará hombres”. In Valcuence, Jose María & 

Blanco, Juan (ed.). Hombres: la construcción cultural de las masculinidades. 

Madril: Serie Arcoiris, 100-110. 

Ryan, Michael. (2010). Cultural studies: a practical introduction. USA: Blackwell 

Publishing.  

Sabuco i Cantó, Assumpta & Valcuence del Río, José María. (2003). “La 

‘homosexualidad’ como representación hiperbólica de las masculinidad”. In 

Valcuence, Jose María & Blanco, Juan (ed.), Hombres: la construcción cultural 

de las masculinidades. Madril: Serie Arcoiris, 135-154. 

https://kritikak.armiarma.eus/?p=1732
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1803
http://www.susa-literatura.eus/liburuak/lisi01
https://kritikak.armiarma.eus/?p=1843
https://kritikak.armiarma.eus/?p=5003
https://kritikak.armiarma.eus/?p=7315


107 

 

Salinas, Christian. (2018). Cuechy Nucuiíni, hombre… la construcción de las 

masculinidades entre mixtecos residentes en tijuana. Tijuana: El colegio de la 

Frontera Norte. 

Sarasola, Beñat. (2010a). “Bizia lo”. In Papereko ZuZeu, 2010-12 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=5033> [2020-06-15] 

_____ (2010b). “Literatur mundu miserablea”. In Berria, 2010-10-31 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=4990> [2020-06-15] 

Sarasola, Ibon. (1971). Euskal literaturaren historia. Zarautz: Itxaropena. 

Sarasua, Asier. (2015). “Fikzioaren izterrak”. In Eibartik, 2015-10-28 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=6774> [2020-07-14] 

Sau, Victoria. (2000). “De la facultad de ver al derecho de mirar”. In Segarra, Marta & 

Carabí, Àngels. (ed.), Nuevas masculinidades. Bartzelona: Icaria. 29-40. 

Segarra, Marta & Carabí, Àngels. (ed.) (2000). Nuevas masculinidades. Bartzelona: 

Icaria. 

_____ (2000). “Modelos de masculinidad y medios de comunicación”. In Segarra, 

Marta & Carabí, Àngels. (ed.), Nuevas masculinidades. Bartzelona: Icaria. 151-

175. 

Spivak, Gayatri. (1997). [1983]. “¿Puede hablar el sujeto subalterno?” In Orbis Tertius, 

3(6), 1-44.  

Tedio, Guillermo. (2011). “El cuento, un exigente género literario”. In Amauta, 9, 17. 

51-64. 

Telleria, Nagore. (2003). “Bizia lo”. In The Balde, 2003-10 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=895> [2020-06-15] 

Torras, Meri. (2012). “Gorputzaren (hitz) gakoa(n). Ekintza eta pentsamendurako 

paradigma bat”. In Alvarez, Amaia & Lasarte, Gema (arg.), Gorputza eta 

generoa euskal kulturan eta literaturan. Bilbo: Euskal Herriko Unibertsitateko 

Argitalpen Zerbitzua. 15-25. 

Torrealdai, Joan Mari. (1977). Euskal idazleak, gaur. Historia social de la lengua y 

literatura vascas. Donostia: Jakin. 

Unanue, Ana. (2003). “Bizia lo”. In Aizu!, 2003-07 

<https://kritikak.armiarma.eus/?p=826> [2020-06-15] 

Valcárcel, Amelia. (1997). La política de las mujeres. Madril: Ediciones Cátedra. 

https://kritikak.armiarma.eus/?p=5033
https://kritikak.armiarma.eus/?p=4990
https://kritikak.armiarma.eus/?p=6774
https://kritikak.armiarma.eus/?p=895
https://kritikak.armiarma.eus/?p=826


108 

 

Valcuence, Jose María & Blanco, Juan (ed.). (2003). Hombres: la construcción cultural 

de las masculinidades. Madril: Serie Arcoiris. 

_____ (2003). “A modo de introducción: una aproximación a las masculinidades”. In 

Valcuence, Jose María & Blanco, Juan (ed.), Hombres: la construcción cultural 

de las masculinidades. Madril: Serie Arcoiris, 9-21. 

Vázquez, Francisco José. (2002). Pierre Bourdieu. La sociología como crítica de la 

razón. Bartzelona: Montesinos. 

Vicent, Josep (2003). “¿Qué masculinidades?”. In Valcuence, Jose María & Blanco, 

Juan (ed.), Hombres: la construcción cultural de las masculinidades. Madril: 

Serie Arcoiris, 204-211. 

Villanueva, Darío. (1989). El comentario de textos narrativos: la novela. Gijón: Júcar. 

White, Linda. (1996). Emakumeen Hitzak Euskaraz: Basque Women Writers of the 

Twentieth Century. Reno: Center for Basque Studies-University of Nevada. 

Woolf, Virginia. (2013). [1929]. Gela bat norberarena. Bilbo: Consonni. 

Zaldua, Iban. (2002). Obabatiko tranbia. Zenbait gogoeta azken aldiko euskal 

literaturaz (1898-2001). Irun: Alberdania. 

_____ (2005). Etorkizuna. Irun: Alberdania. 

_____ (2010). Ipuinak. Antologia bat. Donostia: Erein. 

_____ (2016). (Euskal) literaturaren alde (eta kontra). Donostia: Elkar. 

 



109 

 

Eranskina 

 

(Grafikoa 1) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

35%

36%

29%

Produzitzaileak: nobelaren eta ipuingintzaren arteko 
tenkaz

Ipuingintza soilik landu 
dutenak

Nobela soilik landu 
dutenak

Biak landu dituztenak

Iturria: Armiarma, “Literaturaren zubitegia” https://zubitegia.armiarma.eus/ 

https://zubitegia.armiarma.eus/


110 

 

(Taula 1)12 

URTEA ELEBERRI 

KOPURUA 

IPUIN-LIBURU 

KOPURUA 

IPUIN-

LIBURUEN 

% 

2000 17 25 % 60 

2001 24 30 % 56 

2002 23 19 % 45 

2003 27 17 % 39 

2004 23 20 % 46 

2005 22 31 % 58 

2006 26 27 % 51 

2007 21 21 % 50  

2008 29 25 % 46 

2009 37 12 % 24 

2010 21 17 % 45 

2011 27 17 % 39 

2012 29 19 % 40 

2013 28 17 % 38 

2014 21 15 % 42 

2015 27 17 % 39 

2016 28  14 % 33 

2017 21 21 % 50 

2018 

 

28 15 % 35 

2019 28 17 % 38 

 

 

 

                                                             
12 Grisez nabarmenduta ipuingintzaren produkzioa nagusi izan diren urteak eta zenbakiak agertzen dira; 

zuriz, nobelaren produkzioa nagusi izan direnak. 

Iturria: Euskal Literaturaren Apalategia, http://ehu.eus/ehg/apalategia/ 

http://ehu.eus/ehg/apalategia/


111 

 

 

(Iturriak: Alvarez, 2012, 2013; Asturias, 2004; Barragán, 2004; Bonino, 2000; Bourdieu, 2000;  Carabí, 2000; Cantero, 2003; Cazés, 2004; Connell, 2005; Del Campo, 2003; 

Despentes, 2007; Emakunde, 2008; Essed et al., 2005; Esteban, 2004, 2009, 2012, 2013; Foster et al., 2004; Gilmore, 1990; Iturra, 2003; Lasarte, 2011; 2012; Lipovetski, 

1999; Lomas, 2004; Olavarría, 2004; Pescador, 2004; Puleo, 2000; Rich, 1996; Rodriguez, 2019; Sau, 2000; Valcárcel, 1997; Valcuence, 2003) 

  

MASKULINITATE EREDU HEGEMONIKOA 

 

FEMINITATE EREDU HEGEMONIKOA 

 

 

GORPUTZAREN 

ARABERA 

 Fisikoki: indartsuak, zakil handidunak, ernaltzeko gaituak, 

gorputzaren instrumentalizazioa. 

 Afektiboki: babeskorra, arrazionala, emozionalki kontrolatua,  

oldarkorrak eta bortitzak, zakarrak eta zikinak. 

 Jarrerak: ez femeninoak, aktiboak, subjektuak, sexualki 

aktiboak, arduratsua, independentea, beraiengan segurtasuna 

izan behar du, arrakastatsuak, anbiziotsuak, dirudunak, 

lehiakorrak, liderrak izateko prestatuak, borrokan egiteko 

prest, ausartak, heterosexualak. 

 Fisikoki: delikatuak, ahulak, ugaldua izateko prestatuak, 

argalak eta gazteak. 

 Afektiboki: emozioak eta sentimenduak erakutsi behar dituzte,   

xamurtasuna. 

 Jarrerak: femeninoak, pasiboak, objektibizatuak, otzanak, 

isilak, gizonak limurtzeko gaitasuna, sedukziora emanak 

(baina ez gehiegi), asexualak batez ere, maitatzeko beharra, 

ezkondua, ama. 

 

 

PRAKTIKEN 

ARABERA 

 

 Lana: lan boteretsu eta garrantzitsuetan, ekonomikoki 

buruaskiak. 

 Maitasunean: konkistatzaileak, maitasuna bigarren maila 

batean. 

 Heziketa: kalean ibiltzera irakatsi, jostailuak: pilota, pistola, 
eskolan porrot gehiago. 

 Ekintzak: kirol zehatzak (kirol arriskutsuak eta futbola), gerra, 

alkoholismoa, ehiza, nekazaritza eta merkataritza 

 Sexualitatea: sozialki eta publikoki eraikitzen dute 

 

 Lana: garrantzirik gabeko lanak, etxeaz eta zaintzaz arduratzen 

dira, ekonomikoki ez buruaskiak. 

 Maitasunean: konkistatuak, maitasuna lehen mailan. 

 Heziketa: gizonen beharretan oinarritutako hezkuntza, 

jostailuak: ama eta etxekoandre izatera bideratuta (panpinak, 
sukaldeak lisatzeko makina), eskolan porrot gutxiago. 

 Ekintzak: kirol zehatzak (igeriketa sinkronizatua, gimnasia 

erritmikoa eta patinajea). 

 Sexualitatea: pribatua da honen eraikuntza 

 

ESPAZIOEN ARABERA 

 

Eremu publikoa: boteredun espazio guztiak gizonenak. Eremu pribatua etxea; emakumeen bazterketa sorkuntza kulturaletik.  

AGENCY, EDO 

EGILETASUNAREN 

ARABERA 

Subjektu rola Objektu rola 

(Taula 2) 



112 

 

 

 

 

Eredu hegemonikoa 

 

Eredu ez-hegemonikoa 

 

Erdibideko eredua 

 

 

Bizia lo (2003) (15) 

“Mekanoa”-ko aita, ama eta semea; 

“Isiluneak”-eko Julia, Joseba eta Jon; 

“Xantilli”-ko Gabi, bere lagunak, 

Aitor eta Lulu; “Azterketako” Unai. 

(11) 

 

 

% 73  

“Azterketa”-ko Juanan eta 

Mariasun; “Elurraren 

isila”-ko Idoia eta Jon. (4) 

 

 

% 27 

  

 

 

Etorkizuna (2005) (31) 

“Sofarena”-ko emaztea; “Kontuak ez 

du erremediorik” ipuineko 

protagonista eta Arantxa; “Loti 

ederraren historia ekonomikoa”-ko 

protagonista; “Fabrikarena”-ko Ania, 

Ivan eta Oskar; “Adulterioa”-ko bi 

protagonistak; “Garganturena”-ko 

protagonista; “Zazpi gauza”-ko ama, 

aita, amaginarreba eta izeba; “Udako 

bidaia”-ko lagun biak; “Iriarte 

doktorearena”-ko protagonista; 

“Aurpegia”-ko Maddi eta ama. (19) 

 

 

 

 

 

 

% 61 

“Sofarena”-ko 

protagonista; 

“Fabrikarena”-ko 

Stanislaw, Jarauta eta 

Ursula; “Aldatzen den 

gauza bakarra”-ko ama; 

“Konponbidea 

etxebizitzaren arazorako” 

ipuineko aita;  “Aurpegia”-

ko Edurne. (7) 

 

 

 

 

 

 

% 23 

“Zazpi gauza”-ko 

protagonista; 

“Konponbidea 

etxebizitzaren arazorako” 

ipuineko ama; “Maiatzaren 

lehena”-ko Elena eta 

Karlos; “Aurpegia”-ko 

Antonio. (5) 

 

 

 

 

 

 

% 16 

 

 

Euskal hiria sutan 

(2006) (52) 

“Amiotu”-ko protagonista; 

“Begizko”-ko ama eta amaginarreba; 

“Curriculum”-eko protagonista; 

“Dardara”-ko protagonista eta 

lagunak; “Etxalde”-ko Xan, Maria 

eta Margaret; “Fede”-ko Janire;  

“Har”-eko Niko, aita eta ama;  

“Jaraunsle”-ko Elisabete eta Erdoizi 

 

 

 

 

 

% 71 

“Begizko”-ko aita; 

“Itxaropen”-eko emaztea; 

“Jaraunsle”-ko Korta; 

“Maitatu”-ko Susana; 

“Narratari”-ko Patxi; 

“Ontarte”-ko Ismael eta 

Iratze; “Poesia”-ko Maite; 

“Sexmobile”-ko 

 

 

 

 

 

% 23 

“Geometria”-ko Ainara; 

“Itxaropen”-eko 

protagonista; “Lapur”-eko 

Goizeder. (3) 

 

 

 

% 6 

(Taula 3) 



113 

 

anderea; “Kanon”-eko Aitziber eta 

Ixa; “Lapur”-eko Josu eta Marta; 

“Maitatu”-ko senarra; “Narratari”-ko 

Etxabe; “Ñarrotu”-ko langileak; 

“Poesia”-ko Txerra; “Quantum”-eko 

lagun biak; “Radar”-eko 

protagonista; “Urradura”-ko Eve, 

Arthur eta maitalea; “Watt”-eko 

protagonista; “Xera”-ko lagun biak; 

“Yin”-eko adiskide biak; “Zinema”-

ko Lolaren maitale biak; “Euskal 

Hiria sutan”-eko aita. (37) 

protagonista; “Tirriatu”-ko 

Lars eta Kattalin; 

“Zinema”-ko Lola; Hiria 

sutan”-eko Peio. (12) 

 

 

Fikzioaren izterrak 

(2010) (17) 

“Azken fandangoa Buenos Airesen”-

eko Ander Galtzada; “Gutun bi 

posteritateari (Literatura eta 

Historia)”-ko Maitane; “Epaimahia”-

ko Kepa, Imanol, Borja, Karlos eta 

Irantzu; “Ergatibu”-ko Nekane eta 

protagonista. (8) 

 

 

% 47 

“Azken fandangoa Buenos 

Airesen”-eko Katxalyn; 

“Beste bizitza”-ko Jaione 

eta senarra; “Urrezko 

Vespa”-ko Clara; 

“Bernardo et Ramon”-eko 

Gisele. (5) 

 

 

% 29 

“Gutun bi posteritateari 

(Literatura eta Historia)”-

ko Manu Eztandona; 

“Urrezko Vespa”-ko 

protagonista eta emaztea; 

“Bernardo et Ramon”-eko 

Antso. (4) 

 

 

% 24 

 

 

Bihotz handiegia (2017) 

(17) 

“Bihotz handiegia”-ko Ramon eta 

Ixabel; “Belar moztu berria”-ko 

aitaginarreba, Arantza, Bixente eta 

protagonistaren senarra; “Urtebetetze 

festa”-ko Claudia eta Clemente; “Ez 

duzu ezer arraroa antzematen?”-eko 

ama. (9) 

 

 

% 53 

“Bihotz handiegia”-ko 

Iñaki eta Madalen; 

“Urtebetetze festa”-ko 

Nieves. (3) 

 

 

% 18 

“Belar moztu berria”-ko 

protagonista; “Urtebetetze 

festa”-ko protagonista; 

“Paisaiak”-eko 

protagonista; “Niregandik 

espero zena”-ko 

protagonista; “Ez duzu 

ezer arraroa antzematen?”-

eko protagonista. (5) 

 

 

 

% 29 



114 

 

5. Bihotz handiegia (2017) obrako egiletasuna dela eta 

“Ondorioak” atalean azpimarratu dugunez, protagonista femenino gehien eraiki 

duen obra Eider Rodriguezen Bihotz handiegia (2017) dugu. Aipatu bezala, gaude hau 

lotuta legokeela, batetik Lasartek (2011; 2012) bere ikerketetan erakutsitakoarekin, 

nahiz eta jakitun garen ez dela genero literario bera aipatu adituak azterturikoa, eta guk 

geuk azterturikoa. Bestetik, begitantzen zaigu emaitza hauek gradu amaierako lanean 

(GrAL) atera genituen ondorioei ematen diotela jarraipenik. Izan ere, aipatu lanean 

aztergai izan genuen corpusa aukeratzeko Euskadi Literatur Sarietan, Kritika Sarietan 

eta Igartza Bekan oinarritu ginen. Guztira XXI. mendeko bederatzi ipuin-liburu izan 

genituen hastapenetan aztergai, baina, lanaren helburuak gaindituko zirela eta, mugatu 

egin behar genuen corpusa. Protagonista femeninoen alde egin genuen lanak zuen 

helburu nagusiarekin bat zetorrelako, eta hori dela eta protagonista femenino kopuru 

handiena zituzten obrak soilik aztertu genituen sakontasunean. Emaitzek erakutsi 

ziguten protagonista femenino gehien eraiki dituztenak emakume idazleak direla, master 

amaierako lan honetan ere ikusi duguna, hain zuzen. 

GrALean ateratako emaitza hauei jarraipena eman nahirik, batetik GrALean 

irudikatutako taula gehitu dugu jarraian (Taula 4); honen ondotik, ikerketa lan honetako 

emaitzak barnebiltzen dituena (Taula 5); eta azkenik, emaitza guztiak bat hartzen 

dituena (Taula 6). Hauetatik ondorio nagusirik atera ezin daitekeen arren, oraindik ere 

ezer borobiltzeko euskal ipuingintzako idazle eta obra guztiak aztertu beharko lirateke-

eta, behintzat, esan genezake Euskadi Litertur Sariak, Kritika Sariak eta Igartza beka 

irabazi dituzten XXI. mendeko ipuin-liburu garaikideak aztertuz, emakumezko idazleek 

protagonista femeninoak irudikatzeko joera erakutsi dutela; gizonezko idazleek 

protagonista maskulinoak irudikatzekoa. Oraindik orain ezer esaten ez diguten emaitzak 

dira, baina, guztiz iradokitzaileak begitantzen zaizkigu, bederen, etorkizuneko ikerketa 

baterako aztergai interesgarri. 

 

 

 

 

 

 



115 

 

 

(Taula 4)  

XXI. mendeko lehenengo hamarkadako ipuin liburu sarituen corpusa, 

protagonistaren generoaren arabera hustuta. 

 

Aztertu diren ipuinen eta baztertu direnen kopuruak 

Liburuak Protagonista 

femeninoa duten 

ipuinen kopurua 

Protagonista 

maskulinoa duten 

ipuinen kopurua 

Ezin zehaztu Protagonistak 

guztira 

Aulki bat elurretan 

(Alberdi, 2007) 

9 %  53 3 % 18 5 % 29 17 

Bizia lo 

(Muñoz, 2003) 

2 % 22 7 % 78 -- -- 9 

Ero 

(Martin, 2008) 

2 % 11 9 % 47 8 % 42 19 

Erretzaileen eremua 

(Alonso, 2006) 

1 % 8 11 % 84 1 % 8 13 

Etorkizuna 

(Zaldua, 2005) 

5 % 31 11 % 69 -- -- 16 

Euskal hiria sutan 

(Montoia, 2006) 

11 % 37 18 % 60 1 % 3 30 

Habitat 

(Agirre, 2009) 

4 % 67 2 % 33 -- -- 6 

Katu jendea 

(Rodriguez, 2010) 

5 % 71 2 % 29 -- -- 7 

Neguko zirkua 

(Cano, 2005) 

2 % 10 14  % 74 3 % 16 19 

Guztira 41 % 30 77 % 57 18 % 13 136 

 

 

 

 

 

 

 



116 

 

 

(Taula 5)  

Euskadi Literatur Sarietako XXI. mendeko ipuin-liburu sarituen corpusa, 

protagonistaren generoaren arabera hustuta. 

 

Aztertu diren ipuinen eta baztertu direnen kopuruak 

Liburuak Protagonista 

femeninoa duten 

ipuinen kopurua 

Protagonista 

maskulinoa duten 

ipuinen kopurua 

Ezin zehaztu Protagonistak 

guztira 

Bizia lo 

(Muñoz, 2003) 

2 % 22 7 % 78 -- -- 9 

Etorkizuna 

(Zaldua, 2005) 

5 % 31 11 % 69 -- -- 16 

Euskal hiria sutan 

(Montoia, 2006) 

11 % 37 18 % 60 1 % 3 30 

Fikzioaren izterrak 

(Apalategi, 2010) 

2 % 25 6 % 75 -- -- 8 

Bihotz handiegia 

(Rodriguez, 2017) 

6 % 100 0 % 0 -- -- 6 

Guztira 26 % 38 42 % 61 1 % 1 69 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



117 

 

(Taula 6)  

Euskadi Literatur Sarietako, Kritika Sarietako eta Igartza Bekako XXI. mendeko 

ipuin-liburu sarituen corpusa, protagonistaren generoaren arabera hustuta.  

 

Aztertu diren ipuinen eta baztertu direnen kopuruak 

Liburuak Protagonista 

femeninoa duten 

ipuinen kopurua 

Protagonista 

maskulinoa duten 

ipuinen kopurua 

Ezin zehaztu Protagonistak 

guztira 

Aulki bat elurretan 

(Alberdi, 2007) 

9 %  53 3 % 18 5 % 29 17 

Bizia lo 

(Muñoz, 2003) 

2 % 22 7 % 78 -- -- 9 

Ero 

(Martin, 2008) 

2 % 11 9 % 47 8 % 42 19 

Erretzaileen eremua 

(Alonso, 2006) 

1 % 8 11 % 84 1 % 8 13 

Etorkizuna 

(Zaldua, 2005) 

5 % 31 11 % 69 -- -- 16 

Euskal hiria sutan 

(Montoia, 2006) 

11 % 37 18 % 60 1 % 3 30 

Habitat 

(Agirre, 2009) 

4 % 67 2 % 33 -- -- 6 

Katu jendea 

(Rodriguez, 2010) 

5 % 71 2 % 29 -- -- 7 

Neguko zirkua 

(Cano, 2005) 

2 % 10 14  % 74 3 % 16 19 

Fikzioaren izterrak 

(Apalategi, 2010) 

2 % 25 6 % 75 -- -- 8 

Bihotz handiegia  

(Rodriguez, 2017) 

6 % 100 0 % 0 -- -- 6 

Guztira 49 % 33 83 % 55 18 % 12 150 

 

 


	0. Sarrera
	1. Ipuingintza
	1.1. Definizio baterantz
	1.2. Euskal ipuingintzari begira
	1.2.1. Aurrekariak eta egungo ikerketaren egoera
	1.2.2. Euskal ipuingintzaren bilakaera eta historia
	1.2.3. Euskal sistema literarioa eta ipuingintza
	1.2.3.1. Produzitzaileak
	1.2.3.2. Instituzioa
	1.2.3.2.1. Historiak aztertuz
	1.2.3.2.2. Sariak aztertuz

	1.2.3.3. Merkatua eta errepertorioa
	1.2.3.4. Kontsumitzaileak
	1.2.3.5. Ipuingintzaren balioaren bilakaera eta egungo egoera



	2. Marko teoriko-metodologikoa
	2.1. Kritika eta mugimendu feminista: nazioartetik Euskal Herrira
	2.1.1. Definizio baterantz
	2.1.2. Norberaren gela bat izan duten emakume kritikariak
	2.1.3. Mugimendu feministen historia labur bat
	2.1.4. Euskal Herrian zer?

	2.2. Maskulinitatearen inguruko ikerketak eta men’s studies
	2.2.1. Definizioa, sorrera eta hedapena
	2.2.2. Aurrekariak eta kritikagintza
	2.2.3. Egungo egoera
	2.2.4. Euskal Herrian zer?

	2.3. Maskulinitate eta feminitate ereduak aztertzen
	2.3.1. Maskulinitate eta feminitate ereduen dimentsio soziala eta ardatz nagusiak
	2.3.2. Gorputzaren garrantzia
	2.3.3. Maskulinitate eredu hegemonikoari begira
	2.3.3.1. Gizonak (eta maskulinitateak) ere egin egiten dira
	2.3.3.2. Maskulinitate ereduen iraultza: eredu hegemonikoa vs. bestelako ereduak

	2.3.4. Feminitate ereduak aztertzen
	2.3.4.1. Edertasunaren ikuskeraren bilakaera Venusen iruditik: deabrutik aingerurako bidean
	2.3.4.2. Amatasuna: bertutea ala kartzela?
	2.3.4.3. Emakumea maitasunaren amarruan
	2.3.4.4. Feminitate ereduen iraultza: emakume hegemonikoa vs. emakume berria


	2.4. Analisirako baliatuko diren kontzeptu zein tresna kritikoak

	3. Analisia
	3.1. Aztertuko den corpusa eta idazleak
	3.2. Jokin Muñozen Bizia lo (2003)
	3.2.1. Gorputza eta jarrerak
	3.2.2. Praktikak
	3.2.3. Espazioa
	3.2.4. Egiletasuna

	3.3. Iban Zalduaren Etorkizuna (2005)
	3.3.1. Gorputza eta jarrerak
	3.3.2. Praktikak
	3.3.3. Espazioa
	3.3.4. Egiletasuna

	3.4. Xabier Montoiaren Euskal hiria sutan (2006)
	3.4.1. Gorputzak eta jarrerak
	3.4.2. Praktikak
	3.4.3. Espazioa
	3.4.4. Egiletasuna

	3.5. Ur Apalategiren Fikzioaren izterrak (2010)
	3.5.1. Gorputzak eta jarrerak
	3.5.2. Praktikak
	3.5.3. Espazioa
	3.5.4. Egiletasuna

	3.6. Eider Rodriguezen Bihotz handiegia (2018)
	3.6.1. Gorputzak eta jarrerak
	3.6.2. Praktikak
	3.6.3. Espazioa
	3.6.4. Egiletasuna


	4. Ondorioak
	5. Bibliografia

