Ahaidetasun interkonfesionala al-Andalusen

Jatorri baskoidun emakumeak iturri arabiarretan



Aurkibidea

1.

2.

3.

4.

Gradu Amaierako Lanaren laburpena
Sarrera: Irufiea eta al-Andalus
Ahaidetasun estrukturak
3.1.  Leinu arabiarrak eta bertan emakumeek hartutako papera
3.2. Endogamia, poligamia eta sexualitatea
3.3.  Iruneako monarkiaren integrazioa egitura hontan
Emakumeak al-Andalusen
4.1.  Jatorri euskaldundun zenbait emakume
4.1.1. Subh
4.1.2.  ‘Abda

4.1.3. Muzna

4.1.4. Ailo
4.1.5. Oneka
4.1.6. Qalam

4.2.  Tturrietan aipatutako emakumeek, datuez haraindi, eskainitakoa

4.2.1. Emakume esklaboak

4.2.2. Ezkontza eta ohaidetza
4.2.3.  Oinordekoak

4.2.4.  Kronisten onarpena jasotzea
Ondorioak

Bibliografia, hiztegiak, irudiak, iturriak eta webgrafia eta irudiak

10

10

10

13

14

15

15

16

17

17

18

20

21

24

26



1. Gradu Amaierako Lanaren laburpena

Lan honen xedea zenbait euskal jatorridun emakumeren inguruko iturrien bitartez,
hauek al-Andaluseko gizartean betetako papera zein izan zen aztertzea da. Horretarako,
eta besteak beste, Subh al-Baskunsiyaren kasua, hari buruzko kronisten aipamenak,
gertakariak eta abar hartuko dira testuaren gidaritzat. Hortik abiatuta, egun Euskal Herria
bezala ezagutzen dugun lurraldeak arabiarrekin izandako harremanak aztertu nahi dira,
betiere begirada emakumeengan jartzen saiaturik. Era berean, islamiar gizartearen
ahaidetasun egiturek (ikuspuntu antropologikotik azalduta) marko sozio-politiko honekin
duten lotura argitzea bilatuko da, azkenean ikuspegi ahalik eta osotuena eskaini ahal
izateko.

Sarrera gisan, Irufieako monarkiaz arituko dira hurrengo orrialdeak: musulmanekin
izandako harremanetaz, aztergai dugun lurraldeaz, eta iturri arabiarretaz. Ondoren gaiaren
analisia litzatekeenera pasako gara. Lanaren zutabeetako bat ahaidetasun estrukturak dira;
hau da, Iberiar Penintsulan ezarri ziren arabiar haiek, haickin ekarri zituzten
senitartekotza-loturak. Hauen bitartez zenbait kontzeptu definitzen saiatuko da lan hau:
alde batetik leinuaren edo familiaren osaera eta bestetik harekin lotuta doazen endogamia
edo poligamia bezalako kontzeptuak; baita sexualitateak azken bi hauetan eragindakoaz
ere. Ahaidetasun-egitura horiek aztertu ostean, Iruficako monarkiak bertan izandako
paperari ere lekua utziko zaio. Ondorioz, esklabotzaz haratago, emakumeen oparitzea eta
horren zergatiez arituko gara. Lehen atal hau oinarritzat erabiliko da bigarren atal batean
emakumeengan era zehatzagoan arreta jartzeko.

Lanaren bigarren zutabea litzatekeenak, beraz, emakumeen inguruan hitz egiten du;
baina, hasiera batean, iturrietatik lor daitekeen informazioa baliatuz, euskal jatorridun
emakume desberdinen bizitzei lekua utziko zaie. Horrela, kronikagileek haien inguruan
idaztea (bigarren plano batean agertu ohi badira ere) erabakitzean, guk beste zenbait
kontzepturen inguruan aritzeko aukera jasotzen dugu. Hori dela eta, aipatutako emakume
horien inguruan dakiguna baliatuz, emakumeek orokorrean ze beste paper betetzen zuten
ikusiko da; hala nola: esklabotza, ohaidetza edo ezkontza. Amaitzeko, kronistek pertsona
hauek aipatu izanak ze garrantzia izan dezakeen edota zer esan nahi dezakeen aztertzen
saiatuko gara. Puntu guzti hauek jorratu ostean ondorio batzuk emango dira, lanaren

itxiera gisan.



2. Sarrera: Iruinea eta al-Andalus

Era honetan, komenigarritzat hartu da lehenik eta behin Irufieak eta musulmanek
izandako harremanaren inguruan zenbait argibide ematea. Irufiea musulmanen aurrean
paktu bidez amore eman zuten hiri ugarien artean bat izan zen. Seguruenik, konkistaren
aurrekari izan zen gerra zibilean witizarren! aldekoak izan ziren; honek akordioa
gauzatzeari lagundu ziolarik. Akordioaren eduki zehatza, beste zenbaitenena bezala, ez
dugu ezagutzen. Dena den, jakin badakigu tributu bat ordaintzearen eta Kordobarekiko
mendekotasun politiko zein militarra mantentzearen truke, Iruiieak nahikoa autonomia
jaso zuela. Autonomia horrek gobernu zein justizia modu, erlijio eta bizitza sozial zein
ekonomikoari egiten zion erreferentzia. Horrela, eta tributuan gorabeherak egon ziren
arren, behintzat arabiarrak heldu eta osteko bi belaunaldietan mantendu zela esan
dezakegu (Larrea, 2009:282-283).

Bestalde, argitu beharra dago euskal lurraldeez edo jatorri euskalduneko
emakumeez aritzerakoan, ez garela zehatz mehatz gaur egun ezaguntzen dugun Euskal
Herriaren mugetan kokatzen den zonalde batez ari. Izan ere, iturri arabiarrak bilad al-
Baskuns-az ari direnean, seguruenik bildd Banbaliina-ren sinonimo gisa erabiliko zuten;
hau da, egungo Irufiea. Era honetan, eta zentzu hertsi batean, egungo Euskal Autonomia
Erkidegoa ulerkera honetatik kanpo geldituko litzateke. Dena den, iturri arabiarrek bilad
Alaba-ri ere erreferentzia egiten diote; zeina, nahiz eta ezin ditzakegun haren mugak
zehatz-mehatz markatu, egungo Arabako Lurralde Historikoa zela dirudien. Bukatzeko,
arabiarrek al-Andalusen zati bati “goi-mugako muturra” deitu zioten zonaldea genduke,
egungo Tutera eta inguruengatik osatua. Ondorioz, hiru ulerkera hauen arteko espazio
batez arituko ginateke lan honetan “baskoi”, “euskaldun”, “egungo Euskal Herri” edo
antzerako terminoak erabiltzerakoan; iturriek ere ez baitigute guztiz argitzen muga non
jarri behar dugun (Lorenzo Jiménez, 2018:21).

Orokorrean iturri arabiar eskasak ditugu emakume andalusien inguruan. Kronista
arabiarrek, normalean, ez dute emakumea aipatu ere egingo, baina kasu batzuetan
(orokorrean emir-familien kasuan) haien presentziaren berri emango digute. Oso kasu

gutxitan, emakumearen bizitza benetan azpimarragarria denetan, kontatuko du hartaz

! Gerra zibilaren testuinguruan Rodrigoren armada Baskoniara joaten denean, witizarren bandoak laguntza
eskatzen dio musulmanei. Musulmanak witizarren laguntzarekin sartuko dira, eta witizarrek irabazi eta
arabiarrei ordaindu ostean, hauek Afrikara bueltatuko zirela uste zuten. Horrela, Guichardek arabiarren

konkista botere hutsuneen ondorioz gauzatu ahal izan zela aipatzen du (Guichard, 1995:14-16).



zerbait gehiago, eta historialari modernoak halaxe aitortu beharko du baita ere haren
inguruan hitz egiterakoan. Kasu hauetako bat izango da Subh (Marin, M., 1997:425-426).
Garrantzia hartuz joango zen emakume hau, eta, une batetik aurrera, zenbait gertakari
historiko azaltzeko, haren ekintzak kontatzeko beharra sortu zen. Horrela, kronikagileek
haien lana burutzean testuetan nola edo hala izendatu behar izateagatik, Subh al-
Baskunsiyaren aipamenak aurkitzen hasiko gara. Ondorioz, estatusa lortu aurretiko Subh-
en bizitzak ez dauka garrantzia handirik arabiar kronikagileentzat (Marin, M., 1997:434-
436).

3. Abhaidetasun estrukturak

3.1. Leinu arabiarrak eta bertan emakumeek hartutako papera

Berebiziko garrantzia hartuko dute lan honetan, beraz, arabiarren ahaidetasun
egiturek, betiere ikuspuntu antropologiko batetik aztertuta. Hauen bitartez, zenbait
gertakari historiko azaltzeko gaitasuna eskuratzea, eta ekintza bakoitzak testuinguru
hartan izandako pisuaz jabetzea dira atal honen helburu nagusiak. Horrela, arabiar
leinuaren inguruko azalpenak aztertuko dira lehendabizi. Arabe bezala zera ulertzen
dugu: aita arabiarraren semea edo alaba dena; ondorioz, ez genuke “mistoez” hitzegiterik,
aita arabiarra duena arabiarra da %100. Ahaidetasun-loturek mendebaldeko gizarteetan
baino pisu gehiago hartuko dute antolakuntza politiko-sozialean. Honek, ordea, ez du
esan nahiko lurraldearekiko loturarik ez dutenik?; baina, hala ere, askotan ez dute era
argian definitutako kokapen zehatzik. Ondorioz, ahaidetasunagatik elkarlotutako taldeen
kontserbazioaren arrazoi nagusia antolaketa agnatizioa da (Guichard, 1976:59-61).

Familia agnatizioetan antolatzen dira; hau da, leinua (eta kasu honetan
arabiartasuna) soilik aitaren lerrotik transmititzen da (amaren etnia eta leinuak, beraz, ez
du garrantzia berdinik). Belaunaldiz-belaunaldi igarotzen dena aitaren leinua bada ere,
emakumezkoak behar-beharrezkoak izango dira, zentzu antropologiko hauetan seme-
alabak izateko beharrezkoak direlako. Hori dela eta, gerora sakonago aztertuko den arren,
leinuaren barruan mantendu nahiko dituzte, eta testuinguru honetan ematen dira ezkontza

preferentzialak: lehengusu-lehengusinak haien artean elkartzen dira (aitaren leinuko

2 Mendebaldeko kulturetan lurraldetasunak bai hartuko duela taldeen kontserbazioan pisu handiagoa
(Guichard, 1976:59).



lehengusinarekin). Hau, bint al- ‘amm®-arekin ezkontzea bezala ezagutzen da; hau da,
lehentasunezko lehengusinarekin. Tribuko endogamia orokorra baino, bint al-‘amm-
arekin ezkontzea da gizarte arabiar-musulmana ezaugarrituko duena; honek familia
segmentazioan laguntzen duelarik. Ahaidetasun biologiko edo fisikoarekin baino,
leinuaren barnean egotearekin dauka lotura gehiago praktika honek (Guichard, 1976:64-
66).

Lan hau emakume baskoien inguruan egituratzen den heinean, leinutik kanpoko
emakumeekin izandako ezkontzak aztertzea dagokigu. Leinuaren barruan ezkongai bihur
daitekeen emakumerik ez balego, eta kasu batzuetan egonda ere (prestigioa ematen
duelako) bilatuko luke kanpoan; eta leinuak kanpoko emakumeak lortzeko, zenbait
mekanismo egongo dira. Alde batetik, emakumeen harrapaketa dago: harpilatzeetan
emakumeak harrapakinaren parte izatera pasako dira, horrela leinua lodituz (ez baitu
inporta emakumearen jatorri etniko edo leinuak). Bigarrenik, emakumeen oparitzearen
aukera dago: emakumea leinuaren barnean ondasun preziatu bat da. Mendeko leinuak,
behean dagoenak, daukan onena oparitu nahiko dio leinu menperatzaile edo goiko
leinuari (Lorenzo, 2019).

Horrela, emakumeek leinuaren baitan integratzeko zituzten bi moduak aztertzea
ere interesgarria suerta daiteke. Alde batetik, poligamia genuke; hau da, gizon batek nahi
beste emakume izan ahalko zituen, betiere hauek mantentzeko gaitasuna zuen heinean.
Islamaren etorrerarekin zenbaki hau lau emaztera mugatuko da; baina aldi berean
ohaideak izan zitzakeen. Horrela, ohaidetza da bigarren aukera; ezkontzatik at gertatzen
dena. Kasuistika desberdinak daude (ohaide esklaboa izatea, librea izatea...), eta ez
dakigu arau zehatzik zegoen. Seme-alabak izan zitzaketen, zeinak leinukoak izango
lirateke aita arabiarra eta leinukoa zelako (Lorenzo, 2019).

Beraz, beste leinuetako emakumeekin ezkontzeak helburu bikoitza duela ikus
daiteke: alde batetik leinua handitzea, noski; bestetik odolkidetasunaren ondorio
negatiboekin (endogamia eta exogamia uztartuz) amaitzea edo hauek gutxitzea. Beste
klan edo leinu batetik etorritako emakumeak klaneko gizonekin ezkontzen badira ere
kanpotarrak bezala ulertuak izango dira oraindik ere; ez dira momentu batean ere ez
klaneko kide bezala onartuak izango; ezta leinukoak ere ez, noski (haien seme-alabak bai,

ordea) (Guichard, 1976:67).

3 Bint al- ‘amm-arekin ezkontzea aitaren aldeko osabaren alabarekin ezkontzea izango zen, lehengusina hau
izango zelarik ezkontza preferentzialeko emaztea (Guichard, 1976:62).



Ezkontideen jatorriari dagokionean, lege islamiko klasikoan, seme-alabak
arabiarrak izango zirenez, gizon musulman baten eta emakume kristau edo judu baten
arteko ezkontza guztiz onargarria zen. Ez zen berdina gertatuko, ordea, emakume
musulman baten eta gizon kristau edo judu baten arteko ezkontza edota edozelako
harreman sexualekin; azken finean, bertatik jaiotakoak ez baitziren arabiarrak izango, eta
leinuak emakume bat galduko baitzuen. Gizon musulman eta emakume kristau baten
arteko ezkontzek, pisu handia hartuko dute Iberiar Penintsulan, bi aldeek lortuko
baitzituzten abantailak (Barton, 2015:14-19).

Musulmanek, alde batetik, populazio autoktonoaren gainean ezarritako buruzagi
berrien zilegiztatze bat lortuko zuten. Beste alde batetik, goi-klase bisigotikoaren
aberastasuna, era legitimo batean igaroko zen esku musulmanetara emakumeen bitartez;
izan ere, eskualde asko paktu edo dimma bidez (eta ez gerra bidez) lortu zituztenez?,
zilegiztapen hori lortzeko bide bakarra ezkontza zen. Aristokrazia autoktonoak ere
abantailak lortuko zituen, izan ere, arabiarrekin elkarlanean aritu nahi zuten haientzako,
ezkontza mota hauek haien jabegoaren segurtasuna eta estatusaren mantentzea
bermatzeko egokiak ziren (ez luzaroan, ordea) (Barton, 2015:14-19).

Hainbatetan aipatutako agnatismo zorrotz honek, ohorearen kontzeptuarekin
lotura handia dauka. Izan ere, eta emakumeak ohorerik eskaini ezin duen arren (gehienez
jota ondo portatu eta bere ardurapean dagoen ohorearen zatia garbi manten dezake),
gizonek haien ekintzekin ohorea gehi dezakete. Ondorioz, emakumeak beste talde
batengatik bahituak izan zitezkeen; hau bahitzaileentzako ohorea izango zen eta
emakumeak bahitu dizkieten taldearentzako desohorea. Era berean, ohoretsua izango zen
norberaren klanari emakumeak oparitzea, taldearen aberastasunaren eta izen onaren
adierazle gisa ulertzen baitzen. Desohoretsua izango da, ordea, emakumeak oparitzea
beste klanei; baina aliantzak lortzeko modu bat zen. Honen inguruan, ordea, aurrerago

emango dira argibide gehiago.

# Dimma: babeserako itun bat; Liburuko jendeen (kristau, judu, sabeo...) eta musulmanen artean egiten den
hitzarmena, zeinaren bitartez musulmanek Liburuko jendeak menderatzen dituzten, dimmiak izatera
igaroaz azken hauek. Babes-itun honen bitartez, dimmiek haien autonomia mantenduko zuten nolabait
(zenbait murrizketarekin), eta haien ondasunak kanpo-arerioengandik babestuta egongo direla bermatzen
zaie. Haien ohitura eta erlijioak mantentzearen ordainetan, kapitazio-zerga bat (yizya) ordaintzera behartuta
zeuden; baita, lur-jabe izatekotan, haiengatik kontribuzio bat (jaray) ordaintzera ere. Legearen aurrean,
dimmiak esklabo edota emakume musulmanaren parekoak izango ziren eta ez zuten kontu publikoetan parte
hartzerik izango. Ondorioz, gerra bidezko menperaketa ez izanda ere, dimmiak etengabeko gutxiagotasun
maila batean biziko ziren (Maillo Salgado, 1996:63-64).



3.2. Endogamia, poligamia eta sexualitatea

Aurreko lerroetan aztertutakoagatik, ohorea endogamiari hertsiki lotua zegoela
uler genezake, klan indartsuenek endomagia zorrotzagoa praktikatzeko aukera baitzuten;
izan ere, haien emakumeak barnean manten zitzaketen kanpokoak ere jasoko zituzten
bitartean. Islamak onartzen duen poligamiak endogamiak behera egitea eragingo du,
gizon baten emazte guztiek ezingo baitute haren lehengusinak izan. Bi anairen artean bat
endogamiaren bitartez ezkondu beharko da taldeak trinkotasuna gal ez dezan; eta bestea,
ordea, exogamiaren bitartez ezkondu beharko da taldeari aliantzak ahalbidetzeko (dena
den, poligamiaren logikari jarraiki, lehenengo anai horrek barneko emakume hori
jasotzeaz gain kanpoko batzuk ere jaso zitzakeen) (Guichard, 1976:80-87). Etorkizuneko
leinuaren eta jabegoa familiaren baitan mantentzearen ardura gizonen esku zegoen
gizarte hauetan, oinordeko maskulinoak bilatzen zituen familiaren buruzagiarentzako,
poligamia bezain baliotsua izango zen ezkontza exogamoa (Simonsohn, 2016:265).

Poligamia familia aristokratikoetara soilik mugatzen zela ikusi izan da, hauek
baitziren ekonomikoki ezkontza poligamoek sortutako ahaidetasun-sare hauek bermatu
zitzaketen bakarrak. FErdiko eta beheko estratu sozialetako emakumeen
egonkortasunarentzat, ordea, poligamia baino arriskutsuagoa izango zen lege islamikoak
gizonei, beharrezko ikustekotan, emakumeak arbuiatzeko eskubidea onartzea. Arbuiaketa
nola praktikatu mugatzen zuten lege eta arauak zeuden arren, kasu gehienetan, gizonari
ezkontideen loturak hausteko ahalmena ematen zion prozedura bat zen; zeina, noski,
emakumeek aurrera eramatea askoz ere zailagoa izango zen (Marin, 2020:239).

Soziologoen ustetan, poligamia ugalketa-estrategia bat da, zeinari esker gizonek
haur bakoitzean inbertitutakoa txikituz, oinordeko gehiago izan ditzakete. Kultura
askotan, esan bezala, poligamia estatus ekonomiko altuaren adierazle da; baina baita
estatus politiko edota sozialaren adierazle ere. Gizon baten emazte poligamo horiek,
batzuetan elkarrekin biziko dira, baina, gehienetan, espazio independienteetan biziko
dira, zeina haien seme-alabekin konpartituko duten (Al-Krenawi et al., 1997:447).

Ezkontzak babes-maila bat dauka, beraz; zeina emakumearentzako dagoen
bideratua, familiak hartzen baitu haren ardura bere gain. Emakume batek ezin zuen alde
batera utzi bere senarrari eskaini beharreko arreta sexuala; baina koito betea eska
zezakeen. Beste hitz batzuekin: jaiotza-tasaren kontrolik gabeko harreman sexualak eska
zitzakeen; horrela, haren seme-alabak izateko aukerak puztuaz, ama izatearen ondorioz

zetorren baldintza sozialaren handitze bat lor zezakeen. Ohaideen kasuan, jabeak baino



ez zeukan emakumearen zerbitzu sexualak erabili edo ugalketa produzitu zitekeela
baimentzeko ahalmena. Ondorengodun esklaboa umm walad izatera igaroko zen, eta
eskubideak lortuko zituen (jabearen etxean geratzea edo hura hiltzean manumisioa
lortzea, besteak beste). Emazte zein ohaideengandik jaiotakoak berdinak ziren legearen
aurrean: amaren estatusa dena delakoa izan zitekeelarik, ondasunak jarauntsi etaeskubide
legalak zituzten (Fairchild Ruggles, 2004:71-72).

Badakigunez Umayyadeko gobernariak legezko emazteekin ezkondu zirela eta
emazte horiek, teorian, seme-alabak izateko eskubidea zutela (edo, behintzat, senarrari
coitus interruptus praktika ukatzekoa), orduan zergatik ez zuen Umayyaden emazteetako
batek ere Umayyaden lerrorako seme eta oinordeko bat sortu? Iturri historikoek ez dute
ezer adierazten. Baina pentsa dezakegu nahita egindako ugalketa-programa batek
emazteei beren senarren sexu-zerbitzuak ukatzen zizkiela, gutxienez oinordeko bat (edo
bi) ohaide edo esklabo batengandik jaio arte (Fairchild Ruggles, 2004:71-72).

Mahomak moralaren inguruko arauak ezarri zituenean, kontuan hartu zuen
sexualitatearen inguruan ere erlijioak, zuzenbideak edo ohiturek nolabaiteko jarreraren
arau batzuk osatu beharko zituztela. Islamean sexualitatea dohain jainkotiar bat bezala
ulertzen zen, Jainkoak ezarri baitzuen izakiengan. Hori dela eta, plazerraren bilaketa bat
egin zitekeen, zeinak ez zuen zertan beti ugalketari lotuta joan behar. Era berean,
aszetismoaren aurka agertzen da erlijio hau; izan ere, hau gorputzaren kontrako (eta,
ondorioz, espirituaren kontrako) mespretxu bezala ulertzen zen (Alvarez de Morales,
2010:48-49).

Behin hori onartuta, eta arestian aipatu bezala, harreman sexualak zilegiztatu
behar ziren, eta horretarako balio zuen ezkontzak edo ohaidetza legalak. Emaztea
aukeratzerako orduan, hainbat ezaugarri hartu beharko ziren kontutan; nagusiki hiru:
lehenik eta behin emaztegaiak aurretik penetraziodun harremanik izan ez zuela erakutsi
behar zuen, horretarako zapi zuri batean odolezko orbanak agertu behar zirelarik hau
baginan sartzean. Hau frogatu ezean, gurasoenera bueltatuko zen emaztegaia zen hura,
desohore handia suposatuz familiarentzat. Bigarren eta hirugarren baldintzak arestian
azaldutakoak dira: odolkidetasuna ez zela onartzen, bint al-‘amm-arekin ezkontzea izan
ezik (zeina preferentziala izango zen); eta emakume musulmanak ezingo zirela gizon
kristauekin ezkondu, baina gizon musulmanak emakume kristauekin bai (Alvarez de
Morales, 2010:49-51).

Gizon eta emakumeen arteko harremanetan egunerokotasuneko bizitzan eta

zuzenbidean gizonaren nagusitasuna errealitate bat zen heinean, esparru sexualean



berdintasun planoetarantz joko zuten. Horrela, senarrak harreman sexualak era erregular
batean mantendu beharko zituen, eta poligamiaren kasuan, emakume guztiek tratu eta
gizonarekin igarotako denbora kantitate bera jaso behar zuten (Alvarez de Morales,

2010:52-53).

3.3. Iruileako monarkiaren integrazioa egitura hontan

Emakumeen oparitzearekin aipatu da menpeko leinuak leinu menperatzaileari
oparia egin nahiko diola; horrekin bueltatuta eta ideia nagusi bat presente edukitzeko:
Irufieako monarkiak Kordobako emirrei opariak egiten zizkien, hauen artean emakumeak.
Ondorioz, emir batzuen emazteak baskoiak ziren (seme-alabak, ordea, ez). Tokian-tokiko
leinu andalusiak leinu arabiarrengatik xurgatuak izango dira emakumeen oparitzea dela
medio, hauek leinu menperatzaileko gizonekin ezkontzera pasako baitira Orain arte
emandako giltzarriekin, beraz, erraza da ulertzea emakumeen harrapaketa, emakumeen
oparitzea, poligamia eta ezkontzetatik jaiotako seme-alaba arabiarrak direla eta, arabiar
kopuruaren hazkunde bat emango zela tokian-tokiko leinuen desagerpen

progresiboarekin batera (Lorenzo, 2010:90-95).



4. Emakumeak al-Andalusen

Iturri arabiar eskasak ditugu emakume andalusien inguruan, hau beste arlo
batzuetan ere gertatzen delarik; eta modu batean edo bestean bilatu behar da hauen
inguruko informazioa. Iturrietan era sakon batean bilatu behar izatea ez da, ordea, honen
inguruko ikerketa faltaren arrazoia; eta egoera aldatzen hasia da. Kronista arabeek
orokorrean ez dute emakumea aipatu ere egingo, baina kasu batzuetan (orokorrean emir-
familien kasuan) azalpen handirik gabe agertaraziko dituzte. Oso kasu gutxitan, haien
ikuspuntutik emakumearen bizitza benetan azpimarragarria denetan, kontatuko du hartaz
zerbait gehiago, eta historialari modernoak halaxe aitortu beharko du baita ere haren

inguruan hitz egiterakoan (Marin, 1997:425-426).

4.1.  Jatorri euskaldundun zenbait emakume

4.1.1.  Subh

Subh seguruenik esklabo kantari krisau famatuenetarikoa izango da: al-Hakam
II.-ari bi seme eman zizkion emakume baskoi ilehoria. Subh-ek botere politiko handia
lortu zuen gortean, bereziki al-Hakam hil eta gero al-Manstr bisirrarekin konspiratuz ibili
zenean, bere semea zen Hisam Il.-ak tronuan bere lekua ziurtatu zezan (Fairchild Ruggles,
2004:73). Subh musikaren eta arabiar olerkigintzaren arteetan hezia izan zen, horregatik
zen esklabo kantaria. Ez dakigu nola heldu zen gortera haren neba Ra’ig-rekin batera, ezta
nola heldu zen al-Hakamen haremaren parte izatera. Batzuen esanetan, kalifak mutiko bat
bezala janztera behartzen zuen, eta Yasfar deitzen zuen, zeina izen maskulinoa zen. Hau
guztia Bagdageko modak jarraitzearren egin zezakeen, baina beste aukera bat al-
Hakamen gustu sexualen inguruko zurrumurruen beste isla bat baino ez izatea da
(Bariani, 2003:60). Antza, uste baino ohikoagoa zen gorteko emakume hauek mutilak
bezala janztea; baina gutxi agertzen da kronikagileen idazkietan; hau idazle hauek interes
gutxikotzat hartuko zutelako edo zuzenean kronikagileek hau ikusterik izan ez zutelako
gerta zitekeelarik (Fairchild Ruggles, 2004:73). Pribilejiodun ohaide honen posizioa argi
geratzen da, besteak beste, al-Hakamek hari egindako marfilezko opari ederren bitartez

(Bariani, 2003:60).

10



1. irudia: Bote de Zamora, al Hakam II.-ak Subhi egindako oparia

Subh lan honen ardatz bezala hartua izan da hark baskoiekin eta arabiarren
ahaidetasun estrukturekin daukan lotura argia dela eta. Dena den, beste zenbait
emakumek ere baldintza hauek betetzen dituzte. Subhen kasua, ordea, berezia da
iturrietan daukan lekua dela eta; arestian aipatutako hiru taldeen artean azkenengoan
sartuko litzateke, haren bizitza benetan azpimarragarri izan baitzen kronikagileentzat.
Horregatik, pertsona honen inguruan aztertuko den lehenengoa hura testuetan ze modutan
agertzen den azaltzera bideratua egongo da. Subh pariya bat zen, hau da, emakume
esklabo kantaria, zeina oso kategoria preziatua zen; ondorioz, bere izena objektu edo
sentsazio gozagarriekin lot zitekeena izango zen (Marin, 1997:434-435).

Hasiera batean, al-Hakam II.-aren ondorengoak izaten dituen bitartean, kategoria
sozialak gora egiten du, baina ez du izen propiorik izango, kategoria hori seinalatzeko
erabilitako hitzekin agertuko da iturri arabiarretan. Lehenengo semea hiltzean
bigarrenaren izena eramatera pasako da, baina gero, hau oinordeko izango denez eta bera
ama denez al-sayida izatera pasako da (titulua izaten jarraitzen du baina berak bakarrik
eramango du). Garrantzia hartuz doala ikus daiteke, beraz. Zenbait gertakari historiko
azaltzeko haren ekintzak kontatu behar diren unera helduko garenean baino ez du hartuko
Subh al-Baskunsiya izena (Marin, 1997:434-435).

Arestian aipatu bezala, Subh-ek bere semea zen Hisam Il.-ak tronuan bere lekua
ziurtatu nahiko zion, emakume honen ustetan, bere semearen jaiotzezko-eskubidea
baitzen hau. Helburu hau lortzeko, boterearen munduarekin (politikoa zein militarra)
lotuko zuen norbaiten beharra izango zuen, eta Ibn Hayyanek era honetan deskribatzen
du (Bariani, 2003:60):

fue por haber sido administrador y servidor de la Seriora Subh, madre de Hisham,

por lo que [Almanzor] pudo participar en la gestion del gobierno con el derecho del

11



visirato y reforzar su posicion. Sus relaciones con las mujeres de todo el haren eran muy
buenas: hacia tiempo que las complacia con su buen servicio, encargandose de lo que le
pedian , sin escatimar dones o atenciones. Fue por eso que las mujeres del haren le
utilizaron para que llevase las disposiciones del califa Hisham al “hayib” Ya'far [al-
Mushafi].

Muhammad ibn Abi ‘Amir (Almanzor) egoera honetaz baliatuko zen
botereranzko bideari ekiteko. Interesgarria da ikustea nola Ibn Hayyanek ez duen
Muhammad ibn Abi SAmir eta Subh-en arteko ustezko maitasun-harremanaren inguruan
ezer ez aipatzen. Izan ere, bien arteko harreman horrek garrantzia erlatibo bat baino ez
du izango, kontua biek helburu berbera izatea izango zen: Hisam Il.ari tronua bermatzea.
Akordio politiko honek urteak iraungo zituen; baina une batetik aurrera, era bortitz batean
hautsiko da, Muhammad ibn Abi SAmirrek herrialde osoaren gidaritza izan nahi zuenaren
berria zabaldu zenean (Bariani, 2003:60-62).

Subh-ek boterea praktikan jartzen duen unean, berarekiko erreferentzia era
neutro batean egiten da; zeina haren harreman pertsonalen inguruan hitz egiterakoan ez
den bermatzen. Hark zeukan boterea edozein izanda ere, alkazarraren kanpoan Subh-en
aginteak gizonezko bitartekari bat beharko du praktikara eramana izateko: Barruan,
ordea, estatu-boterea berea izango da; ejerzitoa eta polizia izan ezik (bertan Muhammad
ibn AbT SAmir baitzegoen aginduak ematen haren estrategia propioaren mesedetan). Ibn
Hayyan-en hitzetan Muhammad ibn Abi ‘Amir eta Subh-en arteko apurketa izango da
Muhammad ibn Abi SAmirren dinastiaren hasierako gertakarietako bat. Apurketa hau
gertatzerakoan, Muhammad ibn AbT SAmir gaixotu egin zen, eta haren seme ‘Abd al-
Malik® izango zen gertaeretan parte hartuko zuena. Ibn Hayyanen aitak, zeinak
seguruenik jazoera hauek bizi izan zituen, Ibn Hayyani berari kontatu omen zion nola
Subh-ek ‘Abd al-Malikekin hitzezko eztabaida oso bortitza izan zuen, eta nola
Muhammad ibn Abi $Amirren semea ixilik mantendu zen emakumearen haserrea jasoaz.
Gertaera honen garrantzia azpimarragarria da, izan ere, orokorrean emakumeen hitzak ez
dira gaur egunera helduko; eta, are gutxiago era honetan, zeinetan argi geratzen den

emakume honen indarra (Marin, 1997:438-441).

3 Muhammad ibn Abi ‘Amirren eta al-Dalfa’ren semea, zeinak boterea eskuratu zuen aita hiltzean, sei
urtetan zehar mantenduaz. Arabiar iturrietan asko hitz egingo da hark Espainia kristauaren aurka martxan
jarri zituen kanpainia militarrei buruz. Aitaren ohiturak errespetatu zituen, gerran ausardia erakutsi zuen eta
alderdi erlijiosoa asko zaintzen zuen; horrela haren mendekoen artean onarpena lortuaz (Levi Provengal,
1990[1950]:437).

12



‘Abd al-Malik ez zen izan laguntza jaso zuen bakarra, Subh-ek ere nebaren
laguntza zeukan, adibidez; baina bien artean desberdintasun handi bat zegoen. Izan ere,
Subh-ek ez zituen al-Malikek izango zituen errekurtsoak izango, ezta haren botere
militarra ere ez. Subh-en jokamolde politikoaren ardatz nagusia haren seme Hisamen
jarauspena gordetzea izango zen. Al-Hakam gaixo zegoela ikusita HiSamek tronua oso
goiz jarauntsiko zuela suposatuko zuen; eta, seguruenik, honen aurrean haren nebarena
baino laguntza gehiago bilatuko zuen. Horrela, Ibn Abi ‘Amir haren ibilbidean lagundu
izana, seguruenik, haren interesak bermatzeko izango zen. Muhammad ibn Abi ‘Amirrek
al-Andaluseko jaun bakarra bihurtzeko asmoak zituela argi geratu zenean, haren
aurrerakada gelditu ahal izateko borondate eta babesen erosketari ekin zion, haren botere
“politikoaren” erabilera bat eginaz. Subh-ek galdu eta gero, arabiar iturriek birritan

aipatuko dute emakume hau (Marin, 1997:441-442).

4.1.2. ‘Abda

Muhammad ibn Abi ‘Amirren emazteetako bat izan zen emakume hau. ‘Abda
jatorriz kristaua eta, gaur egun zalantza gabe baieztatu dezakegun bezala, Antso Il.a
Gartzeitz Irufieako erregearen alaba izan zen. ‘Abda izena hartu zuen printzesa honek
islamera egin zuen konbertsioa; eta garaiko kronikagileek “baskoi” bezala identifikatzen
dute. ‘Abdak, ‘Abd al-Rahman erditu zuen 984 (374) urte aldera, eta haren aitona zen
Irufieako erregearen omenez, jaioberriari “Sanchuelo” izena eman zitzaion. Suposa
dezakegu, Muhammad ibn Abi ‘Amirren eta ‘Abdaren arteko ezkontza honek, nolabaiteko
tregoa politikoa sortarazten zuela Kordoba eta Irufiearen artean, beraz (Levi Provencal,
1990[1950]:421). Dena den, Muhammad ibn Abi ‘Amirren lurraldeak menperatzeko
modu bat ere izan zen. Horrela, Antso Il.a Gartzeitz Nafarroako erregearen alabarekin
ezkonduaz (besteak beste) paktu bat itxiko dute, zeinaren ondorioz Nafarroa obeditzera
derrigortua egongo den (Bariani, 2003:218).

Emakume honen inguruko testigantzak ere baditugu. ‘Amiriarren dinastia
amaitzean eta Sanchueloren inguruan irain asko zabaltzen hasi zirenean, haren seme zen
‘Abd al-‘Aziz-en izen ona salbatzen saiatuko ziren dinastiakoak. Gerora, Levanteko faifa
bihurtuko zen gizon hau; eta, haren agintaldi garaian, SAbd al-Malik ibn Suhayd

olerkigileak gutunak bidaliko zizkion. Bertan, Muhammad ibn Abi ‘Amirren babespean

13



hezia izan zen poetak, gobernariaren amama izango zen ‘Abdaren inguruan ere hitz egiten
du (Bariani, 2003:18)¢:

“A tu abuela, desde que habia sido desposada con Almanzor por su padre, el rey Sancho
Abarca de Navarra, se la conocia como ‘Abda. Mujer de gran belleza y de mucho poder,
llevaba las riendas de todo el harén. Cuando vio que su hijo ‘Abd al-Rahman habia ido
a visitarla llevando consigo a un pequeiio huésped, sus ojos se llenaron de alegria.
Inmediatamente me ofrecio toda clase de golosinas, invitandome a tenderme junto a ella
en su alcoba, para charlar mas comodamente, tan de cerca, pude apreciar la perfecta
raya que le partia el pelo por la mitad y sobre la cual se apoyaba, espléndida, una
preciosa diadema: segun se comentaba, aquel regalo de Almanzor valia una pequenia

fortuna.”

4.1.3.  Muzna

Muhammaden’ ohaide edo ezkontideetatik jaio zen ‘Abd al-Rahman III, haren
ama Muzna deitua izan delarik. Dena den, Lévi Provencalek izen horren benetako jatorria
Marta edo Maria izan zitekeela onartzen du; eta Manuela Marinen ikerketek Muzayna,
Asma’ eta Usayma izenak ematen dizkiote. Horretaz gain, jatorri baskoi edota frankoa
zuela ere jakin badakigu (Fairchild Ruggles, 2004:73). ‘Abd al-Rahman-en aitaren
parteko amama Oneka izan zitekeela dirudi; gizon honek azal zuri eta begi urdinak

zituelarik (Fierro, 2018).

6 Manuela Marinek haren Mujeres en al-Andalus lanean pasarte honi erreferentzia egiten dionean, ordea,
fAbda al-Muzaffarren ama izan zela dio. Beste zenbait iturriren ustetan, ordea, al-Dalfa? izan zen bere ama;
zeina, ‘Abda bezala, Almanzorren emakumeetako bat izan zen. Gerra Zibila piztu zenean nolabaiteko paper
bat jokatu zuen arren, al-Andalusen inguruko historiografiak bazterretako leku bat uzten dio genero-
ikuspuntuko ikerketetan; eta oraindik baztertuago ageri da ‘amiriar etaparen inguruko idazkietan. Dena den,
Madinat al-Zahira-ko egoera politiko korapilatsuaren isla argi bat izan zen emakume hau (Miranda, 2018).

7 Muhammad ‘Abd al-Rahman III.-aren aita izan zen, eta hura jaio zen urte berean eraila izan zen. Haren
erailketa azaltzeko, zera kontatu beharra dago, 'Abd Allah emirra Muhammaden aita zen, eta azken hau
oinordeko izendatu zuen. Hala ere, oinordekoa haren aurka azpijokoan zebilela uste zuenez, hura
gartzelaratu zuen ‘Abd al-Rahman III.-aren jaiotza-urtean. Berriro ere aske utzi zuenean, edo aske uztear
zegoenean (ez dago argi), Mutarrifek (Muhammaden anaiak) erail zuen (Fierro Bello, 2005:357-358).

14



4.1.4.  Ailo

Muhammad I-ren ohaidea zen Ailok, haren al-Mundir semea izan zuen, zeina
denbora-tarte motz batez emirra (886-888) izan zen. Ailo emakume kristaua zen,
iparraldekoa; agian (gaur egungo logika geografikoaren arabera) Gaztela, Leoi edo
Euskal Herrikoa. Muhammadek behintzat emazte legitimo bat zeukan, Umm Salama,
zeina bere lehentasunezko lehengusina zen, gainera. Umayyadeko gobernu-buruek, haien
seme-alabak emakume esklaboekin izaten zituzten arren, emazte legitimoak ere izan
zituzten. Sistema bikoitz hau ulertzeko, ezkontzak eta ugalketak helburu desberdinak

dituztela aitortzea beharrezkoa da (Fairchild Ruggles, 2004:71).

4.1.5. Oneka

Lacarraren® “Textos Navarros” argitalpenari so egiten badiogu, zeina Rodako
Genealogietan oinarritzen den, Gartzia Enekoitzen seme-alaben artean Oneka Gartzeitz
izeneko alaba bat ageri dela ikus daiteke. Gartzia Enekoitzen semea ere izango zen Antso
Gartzeitzek ezezaguna dugun emakume batekin izan zuen Aznar Santxitz Larrungoa,

zeina Oneka Fortunitzekin ezkondu zen:

8 Jiménez de Radak Gartzia Enekoitzen heriotzaren eta Antso Gartzeitzen jaiotzaren inguruan dioena: “4
la muerte de Iiiigo Arista ocupo su lugar Garcia Iiiiguez, persona generosa y valiente, que guerreaba sin
parar. Y como un dia se hallara excesivamente confiado en un caserio que se llama Larumbe,
presentandose de repente los arabes, le dieron muerte, y a su esposa la reina Urraca, que estaba encinta,
la hirieron en el vientre con una lanza; pero, puestos en fuga los bandoleros arabes por la rapida llegada
de los suyos, la reina, ya cerca de la muerte, pero aun con vida, por voluntad del Sefior dio a luz un nifio
a través de la herida de la lanza, y el crio, con gran sorpresa de todos, sobrevivio con el cuidado de las
mujeres, y fue llamado Sancho Garcés” (HHE:213)

15



“Asnari Sanzionis accepit uxor Aznar Santxitzek emazte bezala jaso

domna Onneca, Furtuni Garseanis filia, zuen Oneka anderea, Fortun Gartzeitzen
et genuit Santio Asnari, et domna Tota alaba, eta Antso Aznar, Tota erregina
regina, et domna Sanzia. Ista Onneca anderea eta Antsa anderea erditu zituen.
postea accepit uirum regi Abdella, et Oneka honek gero ‘Abd Allah erregea
genuit Mahomat Iben Abdella”. senartzat onartu zuen, eta Muhammad

ibn ‘Abd Allah erditu zuen.

Parrafo honetan Oneka anderea Kordobako omeyatarren gortean zegoela ikus
dezakegu. Oneka Fortlin, antzinako testu hauen arabera, Aznar Santxitzekin ezkondu zen,
Toda andrearen eta Sancha andrearen ama izan zen. Gainera, haren senarra zen ‘Abd
Allah ibn Muhammadekin batera (gerora emir) Muhammad ibn ‘Abd Allahren ama eta
‘Abdal-Rahman ibn Muhammaden amona izan zen. Ondorioz, ‘Abd al-Rahman IIl.aren
aita zena eta Toda andrea, Irufieako erregina, neba-arreba izango ziren (behintzat
erdizka). Honetan historialari ia gehienak ados daudela dirudi, nahiz eta gaiak zenbait
zailtasun aurkezten dituela onartu behar den (Canada, 2013:482).

Horretaz gain, eta arestian aipatutako endogamiaren gaiari jarraiki, esan beharra
dago Onekaren inguruan gertatzen dela dokumentatutako lehenengo harreman
endogamikoa Irufieako erregetzan. Ifigotarren dinastiaren hasieran kokatu beharko
genuke, IX. mendearen erdialdean. Assona, Ifiigo Aristaren alaba, eta Musa ibn Musa,
Musa ibn Fortun eta Onekaren semearen arteko lotura izan zen. Osaba eta ilobaren arteko
lotura litzateke, Oneka Ifigo Aristaren eta Musa ibn Musaren ama eta, aldi berean,

Assonaren amona litzatekeelako (Cafiada, 1987:781).

4.1.6.  Qalam

Qalam izena, esklabo edo esklabo-ohi askoren kasuan bezala, beste esanahi bat
zeukan hitz batetik dator, berez; konkretuki “idazluma” esan nahi du, zeina objektu eder
baina bizi-gabekoen talde semantikoan koka dezakegun (Marin, 2000:67). Esklabo
izateko ezaugarri baliotsu bat zeukan emakume honek: jakintza arlo fin desberdinetan
mugitzen zen. Jatorri baskoidun emakume hau ez zen familia dirudun soil batera joan,
jauregiko esklaboa izan zen (Marin, 2000:129-130), ‘Abd al-Rahman Il.aren ohaide,
konkretuki (Fairchild Ruggles, 2004:76). ‘Abd al-Rahman Il.aren alkazarreko apaingarri

izatera igaro baino lehen, txikia zelarik, Medinara eraman zuten, bertan hezia eta trebatua

16



izan zedin (Marin, 2000:153). Horretaz gain, azpimarragarria da ‘Abd al-Rahmanek,
haren esklaboen aukeraketan kontu handiz ibili ohi zenak, Ekialdean korrespontsal
komertzialak zituela aipatzea. Era honetan, berriemaile hauek maila altuenak zituzten
esklaboak lortzen zituzten ‘Abd al-Rahman Il.arentzat; hauen artean, noski, Qalam
(Marin, 2000:387).

Oso ohikoa izango zen, familia burujabeei dagokienean eta bereziki
omeyatarraren kasuan, emakumeei haien arteko lehia eskatzea. Horrela, maila berdinean
mugituko ziren jatorri noble, aske edo esklabodun andreak gizonaren kutunkeria
lortzearren. Dena egongo zen bakoitzak zituen ezaugarrien, eta hauek senar edo jaunaren
beharrak asetzeko era egokian erabiltzeko gaitasunaren eskuetan. Musika zein
olerkigintzaren zale handia zen ‘Abd al-Rahman Il.ak, zituen emakume guztien artean,
Medinan hezitako hiru esklabo kantariak izango zituen gustokoen: Fadl, Qalam eta
$Alam. Ibn Hayyan historialariari esker®, gainera, hauen artean Fadl kutunena izango zela
ikus dezakegu (Marin, 2000:494):

“en esto Fadl, la mas principal de todas ellas (za‘tmatu-hunna), alcanzo un nivel
con el cual se convirtio en la favorita del emir. Cuando éste salia con estas esclavas
cantoras medinesas a alguno de sus lugares de recreo, no las mezclaba con ninguna otra
de sus mujeres en atencion a ellas. Pero Fadl siempre mantuvo el favor del emir entre

suscomparieras”

4.2.  Iturrietan aipatutako emakumeek, datuez haraindi, eskainitakoa

Azpiatalaren hasieran azaldu bezala, gutxitan aipatuko dituzte emakumeak
kronista arabeek; eta are zailagoa izango da emakume baskoien inguruko informazioa
aurkitzea. Dena den, aurkitzekotan, informazio oso baliotsua eskaini dezakete. Hori dela
eta, atal honetan emakume hauen azterketak eskaintzen dituen zenbait puntu jorratzea

izango da helburua (Marin, 1997:426).

4.2.1.  Emakume esklaboak

Emakume desberdinen inguruan aritzerakoan, Qalamen kasua azaldu da aurreko
lerroetan; eta hau esklaboa zela kontuan harturik, talde sozial honen inguruko argibideren

bat ematea egokitzat hartu da. Emakume esklaboek jatorri desberdinak izan ditzakete;

° Al-Mugqtabis 1I/1, f. 147r., M. Marinek aipatua (2000:494)

17



beste leinu batetik indarrean (razzia bidez) eramanak izan ahal ziren, baina erosiak ere
izan zitezkeen (azken hau Qalamen kasua izan zen, adibidez) (Guichard, 1976:86).
Emakume bat gatibatzen zenean eta talde-harrapakinaren parte izatera igarotzen zenean,
teorian, bahitzaileak ezingo zituen harekin harreman sexualak mantendu atzemandakoa
banatu eta emakumea haren ohaide edo sexu-esklabo bihurtu arte. Behin hori gauzatuta,
emakumearen iraganeko ezkontza (baldin bazuen) bertan behera geratzen zen, eta, horren
ostean, haren jabea emakumearekin harremandu zitekeen nahi bestetan (Escribano Lopez,
2017:153).

Behin esklabo bihurtuta, gatibatutako emakume asko al-Andaluseko zonalde
desberdinetan saltzen ziren. Hala ere, zehazki salmenta mota hauetara bideratutako
lekuen inguruko informazioa urria da; ia-ia dar al-banat'® bakarraren inguruan hitz egin
genezake, kalifatzaren amaieran Kordoban kokatutakoa. Dena den, gatibatutakoen
salmentan oinarritutako negozio hauek merkatari espezializatuengatik (najjas) burutuak
ziren. Hauek hiri andalusi garrantzitsuenen merkatuetan aurki zitezkeen, eta bertan
emakume esklabo hauek ordaintzaile hoberenari salduak ziren. Razzia bidezkoez eta
erositakoez gain, baina ez esklabo gisan, paktu bidez heldu ziren emakume batzuk Iberiar
Penintsularen iparraldetik, ‘Abdaren kasua izan daitekeen bezala (Escribano Lopez,
2017:154-155).

Jatorri euskalduneko emakumeez hitz egiterakoan, Qalam esklaboa zela aipatzeaz
gain, Subhek “esklabo kantari” lanak betetzen zituela ere aipatu da. Hori dela eta,
betebehar honek zertan datzan azaltzea beharrezkotzat jo da. Lehenik eta behin, hainbat
funtzio desberdin betetzen zituztela esan beharra dago; hala nola: emakume apaizak edota
olerkariak. Gizarte hauetan bi esklabo kantari mota existitzen zirela esan ohi da: giyanak,
gortesau eta kulturadunak, alde batetik; eta yawariak, gehiengoa, bestetik. Azken hauek
ez bezala, giyanek askatasun gehiago izango zuten zirkulu intelektualetan; yawariak,
ordea, maila baxuagokoak ziren eta hezi egiten zituzten gerora salduak izan zitezen

(Barroso, 2017:96).

4.2.2.  Ezkontza eta ohaidetza

Esklaboak soilik ez, eta jatorri baskoidun emazte zein ohaideak ere aurkitu ahal
izan ditugu; hala nola ‘Abda edo Ailo. Lan honen muina ulertzeko, beraz, garrantzitsua

izango da elite arabiarrek klase altuko emakume kristauekin ezkontzeko aurkitutako

10°Soilik esklaboen salmentara bideratutako lekua (Escribano Lopez, 2017:154).

18



arrazoiak era sakonean ulertzea. Arabiar eta kristauen arteko ezkontzak Iberiar
Penintsulan islamiarren 711ko etorrera eta berehala hasi zirela dirudi. Arestian aipatu den
bezala, lege islamiko klasikoak praktika honen guztiz aldekoak ziren, betiere gizon
musulman eta emakume kristau baten artean, eta ez alderantziz, gauzatzen bazen. Dena
den, eliza kristaua tradizionalki nahiko mesfidati agertu izan da kristauak ez zirenekin era

honetako loturak gauzatzeari dagokionean (Barton, 2011:2). Azken honen adibide ona

aurki dezakegu Adrianoren Gutunean (MC:241-242):

“Quod multi, dicentes catholici esse,
communem vitam gerentes cum iudeis et
non baptizatis paganis, tam in escis
quamque in potis seu et in diversis
erroribus nihil pollui se inquiunt; et
illud, quod inibitum est, ut nulli liceat
iugum ducere cum infidelibus, ipse enim
filias suas cum alio benedicetur et sic

populo gentili tradetur..."

Askok, katolikoak direla  esanez,
batailatu gabeko judu eta jentilekin
bizitza komuna daramatelako, hau da,
elikagai zein edari eta akats ugaritan
ezerk ez dituela ezpuru bihurtzen diote;
eta, hura, debekua delako, ezin zaie
infidelekin ezkontzen utzi, haien alabak
beste batekin bedeinkatuak eta herri

jentilari emanak badira.

Arestian aipatu izan da arabiarrentzako ze bi abantaila argi eskainiko lizkiokeen
emakume kristauekin ezkontzeak; alde batetik haien inposizioaren legitimotasunarekin
lotutakoa, bestetik, goi-klase bisigotikoaren ondasunekin lotutakoa. Horrela, fede
desberdinetako kideen arteko ezkontzen fenomenoa epe-laburrekoa izan zitekeela pentsa
genezake, behar politiko zein ekonomikoei erantzuten dion heinean. Guicharden!!
ustetan, azaldu den bezala, arabiarrek haien ugalketa era puru batean mantentzeko modua
ezkontza hauek era estentsiboan ez praktikatzea izango litzateke, arestian azaldutako
poligamiaren eta endogamiaren praktiken bitartez eta genealogia aitaren lerrotik
igarotzeari esker. Dena den, musulman guztiak beste erlijioetako emakumeekin

ezkontzeko prest ez zeudela dirudi. Honen arrazoia kristau edo judutarren balizko

' Dena den, Guicharden ikuspuntua eztabaidan jarri izan da azken urteotan. Izan ere, frantziarraren
ikerketa testu gehiagotan oinarritu beharko litzatekeela uste dutenak agertu dira; baita idazki hoien atzeko
ideologia kontuan hartu beharko lukeela diotenak ere (Barton, 2011:5).

19



“korrupzioa” litzateke, hura amek ondorengoei igaro liezaketela, bereziki dar al-
harbaren'? lurraldean bizi izan baziren (Barton, 2011:3-5).

Atal honen bigarren aztergaia ohaidetza da, ezkontza legalarekin lotura estuak
dituen fenomenoa: alde batetik, batzuetan ezkontzak sortzen dituen egitura sozialen
antzekoak sor ditzakelako; bestetik, ohaidearen jabearen ezkontza bat edo batzuen aldi
berean produzitzen zelako (De la Puente, 2007:414). Ohaidearen jabea denak hura
mantentzeko betebeharra izango du, emakumearen gaineko jabegoak hartara derrigortzen
baitu. Gainera, eta nahiz eta esklaboen kasuan jabegoa partekatuz gero manutentzioa ere
partekatzen den, ohaideen kasuan ezin da haien gaineko partekatutako jabegorik izan.
Hala ere, horrelako egoera batean aurkitzekotan, ohaidea esklabo izatera igaroko
litzateke, baina ezingo lituzke harreman sexualak mantendu jabeetako batekin ere ez (De
la Puente,2007:430-431).

Honetarako arrazoi desberdinak egon daitezke: alde batetik emakumearen
prostituzioa ekiditea (emakume batek, bere maila soziala dena delakoa, Koranean
baimentzen den bi moduetako baten -ezkontza edo ohaidetza- bitartez loturik dagoen
gizonarekin bakarrik mantendu ahalko baititu harreman sexualak). Bestalde, haur bat
izatekotan haren jatorri biologikoa zein den jakin ahal izateko. Bi jaberena den ohaide
baten haurdunaldiak egoera legal ebaztezin bat sortuko luke, juristek ezingo bailukete aita
zein den ziurtatu. Jabeetako batek haurraren gaineko bere aitatasuna onartuko balu ere,
ohaideak lortuko lukeen umm walad estatusak beste jabeentzako kostu ekonomikoa
suposatuko luke; izan ere, eta besteak beste, emakumeak manumisioa lortuko luke haren

haurraren aitaren heriotza heltzean (De la Puente, 2007:431).

4.2.3. Oinordekoak

Behin esklabo, ohaide eta emazteez hitz eginda, hauengandik jaiotakoen inguruan
aritzea ere beharrezko daukagu; hau da, oinordekoez aritzea. Ordena sozial islamiko
aurre-modernoa bi baldintzetan oinarritzen da: gizonezkoen nagusigoa eta genealogiaren
transmisio patrilineala; horrela antolatuko da familiaren estruktura. Ezkontza edo
ohaidetza bidez zein esklabotza bidez jaiotako seme-alabak legitimoak izango dira; eta

bertatik kanpo jaiotako haurrak emakumearen senarrarenak bezala hartuak izango dira.

12 Yihadaren helburua Jainkoaren hitza eta fede islamiarra mundu osoan zehar zabaldu eta barneratzea
izanik, hura lortu arte mundua bitan banatuta egongo dela uste dute fededunek. Horrela, Islamaren
Lurraldea (dar al-Islam) eta Gerraren Lurraldea (dar al-harb) desberdinduko dira (Lewis, 1990:126).

20



Ohaidetzaren kasuan, hala ere, haurrak aitaren baieztapen esplizitua jaso beharko du
legitimotasunaz gozatzeko. Ondorioz, harreman sexual legalak mantentzeko eta haur
legitimoak erditzeko ezkontza edo ohaidetzatik eratorriak izan behar izateak, zina
(adulterioa) debekatzeak eta gizonen menderatzea eta transmisio patrilineala mantentzeak
familiaren instituzioa indartzen du (Serrano Ruano, 2013:60).

Era honetan, gizarte tribal batetik familian oinarritutako egituraketa batera
igaroko dira; gizonek menderatutako familia batera, zeinean aitatasun biologikoa
ziurtatzea beharrezkoa izango zen. Hori dela eta, eta aitatasunari dagokionean, zenbait
arau ikus ditzakegu. Arau hauek islamiar ordena soziala babesteko mekanismoak lirateke,
eta helburua horixe bera izango litzateke. Horrela, heriotza zigorra jasoko zuten zina
praktikatzen zuten haiek; baina damutuz gero heriotzaren ordez zigor gogor bat jasoko
zuten. Horretaz gain, ezkontzatik at jaiotako haurrek muga asko aurkituko zituzten,
orokorrean aitaren leinuari atxikituta ez egotearekin, eta, beraz, honek ematen zizkien
pribilegioak ez jasotzearekin lotutakoak (Serrano Ruano, 2013:62-63).

Hala ere, norbaitek zina praktikatu zuela salatzeko frogak beharrezkoak izango
ziren, bestela kalumnia edo salaketa faltsu bezala hartua izango zen; eta, honek ere,
zigorra zuen atzetik. Gainera, gizon musulman aske batek bere emaztearen haurra harena
ez zela deklara zezakeen (/ian bezala ezagutzen den prozedura). Senarrak haren
emazteak zina praktikatu zuela deklara zezakeen frogarik aurkeztu gabe; baina
emakumeak, prozedura berdina jarraituz, faltsua zela esan zezakeen. Ondoren, ezkontza
hori disolbatua izango litzateke, eta haurra ez litzateke gizonaren leinuko partaide

kontsideratuko, emakumea eta haurra utziaz babes gutxidunen (Serrano Ruano, 2013:63-

64).

4.2.4.  Kronisten onarpena jasotzea

Emakumeen baldintza sozialaz eta haien oinordekoenaz haratago, gogoan eduki
beharra dago orokorrean ez direla testuetan agertuko. Hori dela eta, aurreko orrialdeetan
azaldutako emakumeen inguruan informazioa (kasu batzuetan besteetan baino
murritzagoa) izateak arrazoi batzuei erantzun beharko dio. Azpiatal honen helburua,
beraz, horixe da, kronisten onarpena ze emakumek eta zergatik jaso lezakeen argitzen
saiatzea. Beste zenbait gizartetan (islamiar edo ez) bezala, kasu honetan ere emakumearen
espazio pribatu eta familiarenetarako konfinamendua ikusi ahalko dugu; eta kasu

andalusian egitura soziala patriarkala eta agnatikoa izango zela esan dezakegu, zeinean

21



emakumea haren gizonezko senideengatik azpiratua izango den (Viguera Molins,
2001:830-832).

Protagonismo soziala, testuetan argi geratzen den bezala, profeta, gerlari,
subirano, jakintsu, santu eta merkatarientzako izango da; hau da, gizonentzako.
Emakumea, esentzian, ez da produkzioan edo kontsumoan protagonista izango; eta
errekonozimendu publiko eskasa geratzen da paper protagonista horren onarpenik gabe.
Emakumezko subirano musulmanen bat egon bada ere, bereziki ohiz kanpokoak diren
testuinguruetan agertu ohi dira. Era berean, emakume gerlari bakanen bat ere ager
zitekeen (Viguera Molins, 2001:830-832).

Emakumea ez da profetesa, ez da subiraua, ez da gerlaria, ez da merkataria; izan
ere, kasu arraroren bat agertu izanak hori baino ez du esan nahi, kasu bakanak baino ez
daudela, baina ez direla. Horrela, ez zaie haien lana aitortuko txanpon edo paper
ofizialetan, nahiz eta kasu batzuetan itzaletan aritu izan ziren buruzagitzan. Batzuetan,
jakintsu edo santuentzako toki bat utz daiteke, olerkarientzako bezala, baina beti aipamen
xume baten bitartez. Kroniketan, azken batean, gizartea nolabait islatzen da, paradoxikoki
emakumeen izkutaketarekin; izan ere, espazio erlijioso edo moralean gizonekin
nolabaiteko berdintasun plano batean aurkitzen diren arren; espazio zibil, politiko zein
juridikoan oso menpeko kontsideratzen ziren (Viguera Molins, 2001:832-834).

Kronikak bereziki subiranoaren ekintzak kontatzera bideratuak daude, eta haien
espazio pribatuetan ere, logikoa den bezala, emakumeak izango ditugu. Hori dela eta,
emakumeak askotan gizonen ekintzen arabera agertzen eta desagertzen dira kroniketatik.
Gainera, ez dira gutxi izango haien prestakuntza, baliabide edo baldintza eskasen
inguruko aipamenak, bizitza publikoan parte hartzeko prest ez zeudela erakusteko
argudio bezala erabiliak. Era berean, esan bezala, emakumeak esfera pribatuetan
mugituko dira gehiago, esparru familiarrean; baina esparru hori bera izanik gizartearen
zelula, hau ere gizonengatik kontrolatua egongo zen (Viguera Molins, 2001:835-836).

Gauzak horrela, eta kontuan hartuta gortean zentratu ohi zirela testu hauek,
emakume batzuen existentziaz jakingo dugu (hau da, askotan haien izena eta ezer gutxi
gehiago) espazio horietan bizitze hutsagatik; hau da, nagusiki emazte, ohaide, ama edo
alaba izateagatik. Ohiz kanpoko gertakariren bat suertatuz gero baino ez dugu zerbait
gehiago jakingo haien bizitzaren inguruan. Parte-hartze erdi-protagonista hau kroniketan
agertuko da batzuetan emakume liluragarri batek haren senarraren gogoan izandako
eraginaren ondorio gisa. Beste batzuetan, emakume desberdinen arteko eztabaiden

testuinguruagatik, zeina beti pertsonaia nagusi den gizonaren inguruan kokatuko den.

22



Dena den, eszena politikoan parte hartzen badute, ekintza hau ez da instituzionalizatua
egongo; beraz, kronistek “azpikeria” bezala kalifikatuko dute, eta, orokorrean, amaren
batek bere semearen tronua bermatzeko egindakoez arituko dira (Qalam edo Subhen
kasuak diren bezala) (Viguera Molins, 2001:836-837).

Amaitzeko, esan beharra dago sasi-protagonismo negatibo honek ere ez duela
espazio bereziki handia hartuko; kronikek honen inguruan hitz egiten badute emakumeen
irudia desitxuratu ohi delarik. Beti gizonaren itzalpean agertuko dira, eta gerraren baten
agertzekotan, adibidez, hark eskatu izanagatik berarekin joango dira beste gabe;
Sanchuelok kanpainia militar batean eraman zituen 70 emakumeen kasua izan zen bezala.
Produkzio textuala, orokorrean, emakumearen egoera pribatua, ez-gaitasuna, baliabide
eza... Mantentzearen eta justifikatzearen aldekoa denez, emakumeei eskainitako espazio

hori mailegatua baino ez da (Viguera Molins, 2001:840-841).

23



5. Ondorioak

Laburbilduz, eta ondorio bezala, zenbait giltzarriz hitz egin genezakeela esan daiteke.
Lehenik eta behin, garrantzitsua litzateke azpimarratzea baskoiek harremanak izan
zituztela al-Andalusekin, baskoiez hitz egiten dugunean zehazki ze lurralde geografikotan
kokatzen ziren ziurtatu ezin badugu ere. Hau da, tradizionalki aparteko eskualde bat izan
zela baieztatu izan den arren, paktu-bidezko konkista hori gertatu izan zela. Honek lagun
dezake ulertzen, lan hau erakusten saiatu den bezala, euskal jatorridun emakumeak
Cordobako emirren gorteetan agertu izana, besteak beste. Iturriei dagokienean, oztopo
izan daiteke baita ere era honetako gogoetak burutzerakoan emakumeen inguruan iturri
arabiarrek ematen duten informazio eskasa. Dena den, aipamenak egon badaude, eta
haien laguntzaz uler daiteke zein paper jokatu zuten era zehatzenean.

Ahaidetasun estrukturek, bestalde, plano antropologikoago batean hartuko dute pisua;
eta behar-beharrezkoak suertatzen dira emakume haien bizitzek eskaintzen digutena
aztertzeko. Hau da, familia agnatikoak direla azpimarratu beharra dago gizon
musulmanak emakume baskoi eta kristauekin ezkondu izana azaltzeko. Gainera,
emakume horiek tendentzia endogamikodun leinuetan integratzeko zituzten moduen
(poligamia edo ohaidetza) inguruan ere hitz egin behar da familia barruan egituratzeko
erari dagokionean, eta kristauekin ezkontzeak betetzen zituen helburuei dagokienean.
Ondorioz, eta azken honi hertsiki lotuta, Irufieako monarkia ze modutan integratzen den
azal daiteke, lan honen kasuan emakumeen oparitzean zentratuaz.

Zehatzago azterturiko emakumeen kasuan, Subh izan da lan honen ardatz gisa
planteatu izan dena, batik bat haren inguruan iturri arabiarretan dagoen informazioa askoz
ere anitzagoa delako; baina, baita ere, arestian aipatutako gertakariak azaltzerako orduan
katebegi suerta litekeelako. Beste emakumeen azterketa egitea ere beharrezko ikusi da,
izan ere, errealitate desberdinak aztertzeko modu gisa ulertua izan da. Dena den, naturala
den bezala, pertsona hauen azterketarekin ezingo ditugu plano guztiak ulertu, baina
hurbilketa bat egitea posible daukagu. Horrela, lanaren garapenean zehar, emakume
hauek izan dira nolabait gidari; haiek eskainitako gakoen arabera egituratu delako
idatzitakoa, hein batean.

Amaitzeko, eta aurreko lerroetan aipatu den bezala, emakume horien errealitateari
eutsi nahi izan zaiolako, haien egoeraz hitz egitea ere beharrezkotzat jo da. Hau da,
ohaidetzaren, esklabotzaren eta ezkontzaren zergati, helburu edota ondorioei begiratzea.

Halere, kronisten onarpena jasotzearen inguruan egin beharko litzateke hausnarketa

24



sakonena; izan ere, emakume hauek, beste hainbat eta hainbat bezala, haien inguruko
gizonen itzalpean agertzeko aukera baino ez daukate. Ez dira aipatuko iturrietan haien
ekite soilagatik, baizik eta gizonaren egindakoak azaltzeko beharrezkotzat hartu izan
direlako une puntual batean. Honi lotuta, iturrietan ikus daitezkeen emakumeek klase
boteredunarekin daukate zerikusia; informazioa, baldin badago, oraindik eskasagoa
izango da egitura hauetatik at bizi izan zenarentzat. Gauzak horrela, historiako emakume
hauen inguruan hitz egin den arren, emakumeen historiari leku bat uztea izan da lan
honetan bilatu dena: gertakarien zerrenda bat egitetik urrun, hauengandik aldenduz;

osotasunean eskaintzen dituzten sareak ulertu aldera.

25



6. Bibliografia, hiztegiak, irudiak, iturriak eta webgrafia eta irudiak

Bibliografia:
Al-Krenawi, A., Graham, J. R., Al-Krenawi, S. (1997). Social Work Practice with

Polygamous Families. Child and Adolescent Social Work Journal, 14 (6), 445-
458.

Alvarez de Morales, C. (2010). La Sociedad de al-Andalus y la sexualidad. In Delgado
Pérez, M. M., Lopez-Anguita, G. (Ed.), Conocer Al-Andalus: perspectivas desde
el siglo XXI (43-76 or.). Escuela de Estudios Arabes, Madril, CSIC.

Bariani, L. (2003). Almanzor. Editorial Nerea.

Barroso, V. (2017). Las Esclavas Musicas de la Frontera Andalusi y el Fenémeno de la
Nuba. Revista Melibea, 11, 89-100.

Barton, S. (2011). Marriage across frontiers: sexual mixing, power and identity in
medieval Iberia, Journal of Medieval Iberian Studies, 3 (1),1-25.

Barton, S. (2015). Conquerors, Brides, and Concubines. Interfaith Relations and Social
Power in Medieval Iberia. Filadelfia, University of Pennsylvania Press.

Canada, A., (2013). Dofia Onneca, una princesa vascona en la corte de los emires
cordobeses. Principe de Viana, (258),481-501.

Canada, F., (1987). Endogamia en la dinastia regia de Pamplona (siglos IX-XI). Principe
de Viana, (182), 781-787.

De la Puente, C. (2007). Limites Legales del Concubinato: Normas y Tabues en la
Esclavitud Sexual segin la Bidaya de ibn Rusd. A/-Qantara, 28(2):409-433.

Escribano Lopez, A. (2017). El cautiverio femenino cristiano en Al-Andalus (711-1492).
De Medio Aevo, Revistas Cientificas Complutenses, 11, 147-180.

Fairchild Ruggles, D., (2004). Mothers of a Hybrid Dynasty: Race, Genealogy, and
Acculturation in al-Andalus. Journal of Medieval and Early Modern Studies, 34
(1), 65-94.

Fierro Bello, M. 1. (2005). Por qué 'Abd al-Rahman III sucedié a su abuelo el emir 'Abd
Allah. Al-Qantara: Revista de estudios arabes, 26 (2), 357-370.

Guichard, P. (1976): Al-Andalus. Estructura Antropologica De Una Sociedad Islamica
En Occidente. Bartzelona, Breve Biblioteca de Reforma, Barral Editores.

Guichard, P. (1995): La Espaiia musulmana: al-Andalus omeya (siglos VII-XI)

(Coleccion “Historia de Espafia”, n® 7). Madril, Informacion e Historia S.1.

26



Larrea Conde, J. J. (2009). Construir un reino en la periferia de Al-Andalus: Pamplona y
el Pirineo Occidental en los siglos VIII Y IX. Territorio, Sociedad Y Poder, Anejo,
2, 279-308 orr.

Levi Provengal, E. (1990[1950)). Espania musulmana (711-1031). La conquista. El
Emirato. El califato. Historia de Espania (dir. R. Mendéndez Pidal), 1V. bol.
Madrid, Espasa-Calpe.

Lewis, B. (1990). El Lenguaje Politico del Islam. Madril, Taurus.

Lorenzo Jiménez, J. (2010). La dawla de los Banu Qasi. Madril, CSIC.

Lorenzo Jiménez, J. (2018). La Vasconia Peninsular en las fuentes arabes (arios 711-
929). Bilbo, Euskaltzaindia.

Marin, M. (1997). Una vida de mujer. Subh. Biografias y género biografico en el occidente
islamico / koord M.L. Avila Navarro eta M. Marin, CSIC, 425-445 orr.

Marin, M. (2000) Mujeres en al-Andalus. Estudios Onomastico-Biograficos de al-
Andalus, XI, CSIC.

Marin, M. (2020). “Women And Slaves”. The Routledge Handbook Of Muslim Iberia-
tik, 228-243. Abingdon: Routledge.

Serrano Ruano, D. (2013). Paternity and filiation according to the jurists of al-Andalus
legal doctrines on transgression of the Islamic Social Order. Imago temporis.
Medium Aevum, (7), 59-75.

Simonsohn, U. (2016). Communal Membership Despite Religious Exogamy: A Critical
Examination of East and West Syrian Legal Sources of the Late Sasanian and
Early Islamic Periods. Journal of Near Eastern Studies, 75 (2), 249-266.

Viguera Molins, M. J. (2001). Reflejos Cronisticos de Mujeres Andalusies y Magrebies.
Anaquel de Estudios Arabes, (12), 829-842.

Hiztegiak:
Maillo Salgado, F. (1996). Vocabulario de Historia Arabe e Islamica. Ediciones Akal.

Irudiak:

1. irudia: Bote de Zamora, al Hakam II.ak Subhi egindako oparia: Museo Arqueoldgico
Nacional; 2021/05/01ean
https://www.google.com/url?q=http://www.man.es/man/coleccion/catalogo-
cronologico/edad-media/bote-
zamora.html&sa=D&source=editors&ust=1620465381127000&usg=AOvVaw3
d9fuyhlkk6rCm7PXOSoUB web-orrialdetik eskuratua.

27



Iturriak:

HHE: Jiménez de Rada, R.: Historia de los hechos de Espania. Trad. Fernandez Valverde,
J. (1989). Alianza.

MC: Monumenta Carolina. Bibliotheca Rerum Germanicarum 1V. bol. Ed. Ph. Jaffé
(1867). Berlin, Weidmann.

Webgrafia:
Fierro, M. (2018). Real Academia de la Historia: 'Abd al-Rahman III; 2021/05/05ean

kontsultatua http://dbe.rah.es/biografias/4459/abd-al-rahman-iii web-orrialdetik.

Lorenzo Jiménez, J. (2019). “Inauguracion y conferencia: Arabizacion e islamizacion de
la frontera superior de al-Andalus”, UNED Calatayud; 2020/01/15 ean
kontsultatua  https://www.youtube.com/watch?v=iSAEROCbu8M [16-41min]

web-orrialdetik.
Miranda, A. (2018). Real Academia de la Historia: Al-Dalfa; 2021/05/05ean kontsultatua
http://dbe.rah.es/biogratias/136410/al-dalfa web-orrialdetik.

28



