
Ahaidetasun interkonfesionala al-Andalusen 

Jatorri baskoidun emakumeak iturri arabiarretan 

 



1 

Aurkibidea 

1. Gradu Amaierako Lanaren laburpena 2 

2. Sarrera: Iruñea eta al-Andalus 3 

3. Ahaidetasun estrukturak 4 

3.1. Leinu arabiarrak eta bertan emakumeek hartutako papera 4 

3.2. Endogamia, poligamia eta sexualitatea 7 

3.3. Iruñeako monarkiaren integrazioa egitura hontan 9 

4. Emakumeak al-Andalusen 10 

4.1. Jatorri euskaldundun zenbait emakume 10 

4.1.1. Ṣubḥ 10 

4.1.2. ˤAbda 13 

4.1.3. Muzna 14 

4.1.4. Ailo 15 

4.1.5. Oneka 15 

4.1.6. Qalam 16 

4.2. Iturrietan aipatutako emakumeek, datuez haraindi, eskainitakoa 17 

4.2.1. Emakume esklaboak 17 

4.2.2. Ezkontza eta ohaidetza 18 

4.2.3. Oinordekoak 20 

4.2.4. Kronisten onarpena jasotzea 21 

5. Ondorioak 24 

6. Bibliografia, hiztegiak, irudiak, iturriak eta webgrafia eta irudiak 26 



2 

1. Gradu Amaierako Lanaren laburpena

Lan honen xedea zenbait euskal jatorridun emakumeren inguruko iturrien bitartez, 

hauek al-Andaluseko gizartean betetako papera zein izan zen aztertzea da. Horretarako, 

eta besteak beste, Ṣubḥ al-Baškunsīyaren kasua, hari buruzko kronisten aipamenak, 

gertakariak eta abar hartuko dira testuaren gidaritzat. Hortik abiatuta, egun Euskal Herria 

bezala ezagutzen dugun lurraldeak arabiarrekin izandako harremanak aztertu nahi dira, 

betiere begirada emakumeengan jartzen saiaturik. Era berean, islamiar gizartearen 

ahaidetasun egiturek (ikuspuntu antropologikotik azalduta) marko sozio-politiko honekin 

duten lotura argitzea bilatuko da, azkenean ikuspegi ahalik eta osotuena eskaini ahal 

izateko. 

Sarrera gisan, Iruñeako monarkiaz arituko dira hurrengo orrialdeak: musulmanekin 

izandako harremanetaz, aztergai dugun lurraldeaz, eta iturri arabiarretaz. Ondoren gaiaren 

analisia litzatekeenera pasako gara. Lanaren zutabeetako bat ahaidetasun estrukturak dira; 

hau da, Iberiar Penintsulan ezarri ziren arabiar haiek, haiekin ekarri zituzten 

senitartekotza-loturak. Hauen bitartez zenbait kontzeptu definitzen saiatuko da lan hau: 

alde batetik leinuaren edo familiaren osaera eta bestetik harekin lotuta doazen endogamia 

edo poligamia bezalako kontzeptuak; baita sexualitateak azken bi hauetan eragindakoaz 

ere. Ahaidetasun-egitura horiek aztertu ostean, Iruñeako monarkiak bertan izandako 

paperari ere lekua utziko zaio. Ondorioz, esklabotzaz haratago, emakumeen oparitzea eta 

horren zergatiez arituko gara. Lehen atal hau oinarritzat erabiliko da bigarren atal batean 

emakumeengan era zehatzagoan arreta jartzeko. 

Lanaren bigarren zutabea litzatekeenak, beraz, emakumeen inguruan hitz egiten du; 

baina, hasiera batean, iturrietatik lor daitekeen informazioa baliatuz, euskal jatorridun 

emakume desberdinen bizitzei lekua utziko zaie. Horrela, kronikagileek haien inguruan 

idaztea (bigarren plano batean agertu ohi badira ere) erabakitzean, guk beste zenbait 

kontzepturen inguruan aritzeko aukera jasotzen dugu. Hori dela eta, aipatutako emakume 

horien inguruan dakiguna baliatuz, emakumeek orokorrean ze beste paper betetzen zuten 

ikusiko da; hala nola: esklabotza, ohaidetza edo ezkontza. Amaitzeko, kronistek pertsona 

hauek aipatu izanak ze garrantzia izan dezakeen edota zer esan nahi dezakeen aztertzen 

saiatuko gara. Puntu guzti hauek jorratu ostean ondorio batzuk emango dira, lanaren 

itxiera gisan. 



3 

2. Sarrera: Iruñea eta al-Andalus

Era honetan, komenigarritzat hartu da lehenik eta behin Iruñeak eta musulmanek 

izandako harremanaren inguruan zenbait argibide ematea. Iruñea musulmanen aurrean 

paktu bidez amore eman zuten hiri ugarien artean bat izan zen. Seguruenik, konkistaren 

aurrekari izan zen gerra zibilean witizarren1 aldekoak izan ziren; honek akordioa 

gauzatzeari lagundu ziolarik. Akordioaren eduki zehatza, beste zenbaitenena bezala, ez 

dugu ezagutzen. Dena den, jakin badakigu tributu bat ordaintzearen eta Kordobarekiko 

mendekotasun politiko zein militarra mantentzearen truke, Iruñeak nahikoa autonomia 

jaso zuela. Autonomia horrek gobernu zein justizia modu, erlijio eta bizitza sozial zein 

ekonomikoari egiten zion erreferentzia. Horrela, eta tributuan gorabeherak egon ziren 

arren, behintzat arabiarrak heldu eta osteko bi belaunaldietan mantendu zela esan 

dezakegu (Larrea, 2009:282-283). 

Bestalde, argitu beharra dago euskal lurraldeez edo jatorri euskalduneko 

emakumeez aritzerakoan, ez garela zehatz mehatz gaur egun ezaguntzen dugun Euskal 

Herriaren mugetan kokatzen den zonalde batez ari. Izan ere, iturri arabiarrak bilād al- 

Baškuns-az ari direnean, seguruenik bilād Banbalūna-ren sinonimo gisa erabiliko zuten; 

hau da, egungo Iruñea. Era honetan, eta zentzu hertsi batean, egungo Euskal Autonomia 

Erkidegoa ulerkera honetatik kanpo geldituko litzateke. Dena den, iturri arabiarrek bilād 

Alaba-ri ere erreferentzia egiten diote; zeina, nahiz eta ezin ditzakegun haren mugak 

zehatz-mehatz markatu, egungo Arabako Lurralde Historikoa zela dirudien. Bukatzeko, 

arabiarrek al-Andalusen zati bati “goi-mugako muturra” deitu zioten zonaldea genduke, 

egungo Tutera eta inguruengatik osatua. Ondorioz, hiru ulerkera hauen arteko espazio 

batez arituko ginateke lan honetan “baskoi”, “euskaldun”, “egungo Euskal Herri” edo 

antzerako terminoak erabiltzerakoan; iturriek ere ez baitigute guztiz argitzen muga non 

jarri behar dugun (Lorenzo Jiménez, 2018:21). 

Orokorrean iturri arabiar eskasak ditugu emakume andalusien inguruan. Kronista 

arabiarrek, normalean, ez dute emakumea aipatu ere egingo, baina kasu batzuetan 

(orokorrean emir-familien kasuan) haien presentziaren berri emango digute. Oso kasu 

gutxitan, emakumearen bizitza benetan azpimarragarria denetan, kontatuko du hartaz 

1 Gerra zibilaren testuinguruan Rodrigoren armada Baskoniara joaten denean, witizarren bandoak laguntza 

eskatzen dio musulmanei. Musulmanak witizarren laguntzarekin sartuko dira, eta witizarrek irabazi eta 

arabiarrei ordaindu ostean, hauek Afrikara bueltatuko zirela uste zuten. Horrela, Guichardek arabiarren 

konkista botere hutsuneen ondorioz gauzatu ahal izan zela aipatzen du (Guichard, 1995:14-16). 



4  

zerbait gehiago, eta historialari modernoak halaxe aitortu beharko du baita ere haren 

inguruan hitz egiterakoan. Kasu hauetako bat izango da Ṣubḥ (Marín, M., 1997:425-426). 

Garrantzia hartuz joango zen emakume hau, eta, une batetik aurrera, zenbait gertakari 

historiko azaltzeko, haren ekintzak kontatzeko beharra sortu zen. Horrela, kronikagileek 

haien lana burutzean testuetan nola edo hala izendatu behar izateagatik, Ṣubḥ al- 

Baškunsīyaren aipamenak aurkitzen hasiko gara. Ondorioz, estatusa lortu aurretiko Ṣubḥ- 

en bizitzak ez dauka garrantzia handirik arabiar kronikagileentzat (Marín, M., 1997:434- 

436). 

 
3. Ahaidetasun estrukturak 

 
 

3.1. Leinu arabiarrak eta bertan emakumeek hartutako papera 
 

Berebiziko garrantzia hartuko dute lan honetan, beraz, arabiarren ahaidetasun 

egiturek, betiere ikuspuntu antropologiko batetik aztertuta. Hauen bitartez, zenbait 

gertakari historiko azaltzeko gaitasuna eskuratzea, eta ekintza bakoitzak testuinguru 

hartan izandako pisuaz jabetzea dira atal honen helburu nagusiak. Horrela, arabiar 

leinuaren inguruko azalpenak aztertuko dira lehendabizi. Arabe bezala zera ulertzen 

dugu: aita arabiarraren semea edo alaba dena; ondorioz, ez genuke “mistoez” hitzegiterik, 

aita arabiarra duena arabiarra da %100. Ahaidetasun-loturek mendebaldeko gizarteetan 

baino pisu gehiago hartuko dute antolakuntza politiko-sozialean. Honek, ordea, ez du 

esan nahiko lurraldearekiko loturarik ez dutenik2; baina, hala ere, askotan ez dute era 

argian definitutako kokapen zehatzik. Ondorioz, ahaidetasunagatik elkarlotutako taldeen 

kontserbazioaren arrazoi nagusia antolaketa agnatizioa da (Guichard, 1976:59-61). 

Familia agnatizioetan antolatzen dira; hau da, leinua (eta kasu honetan 

arabiartasuna) soilik aitaren lerrotik transmititzen da (amaren etnia eta leinuak, beraz, ez 

du garrantzia berdinik). Belaunaldiz-belaunaldi igarotzen dena aitaren leinua bada ere, 

emakumezkoak behar-beharrezkoak izango dira, zentzu antropologiko hauetan seme- 

alabak izateko beharrezkoak direlako. Hori dela eta, gerora sakonago aztertuko den arren, 

leinuaren barruan mantendu nahiko dituzte, eta testuinguru honetan ematen dira ezkontza 

preferentzialak: lehengusu-lehengusinak haien artean  elkartzen dira (aitaren  leinuko 
 
 

2 Mendebaldeko kulturetan lurraldetasunak bai hartuko duela taldeen kontserbazioan pisu handiagoa 
(Guichard, 1976:59). 



5  

lehengusinarekin). Hau, bint al-‘amm3-arekin ezkontzea bezala ezagutzen da; hau da, 

lehentasunezko lehengusinarekin. Tribuko endogamia orokorra baino, bint al-ˤamm- 

arekin ezkontzea da gizarte arabiar-musulmana ezaugarrituko duena; honek familia 

segmentazioan laguntzen duelarik. Ahaidetasun biologiko edo fisikoarekin baino, 

leinuaren barnean egotearekin dauka lotura gehiago praktika honek (Guichard, 1976:64- 

66). 

Lan hau emakume baskoien inguruan egituratzen den heinean, leinutik kanpoko 

emakumeekin izandako ezkontzak aztertzea dagokigu. Leinuaren barruan ezkongai bihur 

daitekeen emakumerik ez balego, eta kasu batzuetan egonda ere (prestigioa ematen 

duelako) bilatuko luke kanpoan; eta leinuak kanpoko emakumeak lortzeko, zenbait 

mekanismo egongo dira. Alde batetik, emakumeen harrapaketa dago: harpilatzeetan 

emakumeak harrapakinaren parte izatera pasako dira, horrela leinua lodituz (ez baitu 

inporta emakumearen jatorri etniko edo leinuak). Bigarrenik, emakumeen oparitzearen 

aukera dago: emakumea leinuaren barnean ondasun preziatu bat da. Mendeko leinuak, 

behean dagoenak, daukan onena oparitu nahiko dio leinu menperatzaile edo goiko 

leinuari (Lorenzo, 2019). 

Horrela, emakumeek leinuaren baitan integratzeko zituzten bi moduak aztertzea 

ere interesgarria suerta daiteke. Alde batetik, poligamia genuke; hau da, gizon batek nahi 

beste emakume izan ahalko zituen, betiere hauek mantentzeko gaitasuna zuen heinean. 

Islamaren etorrerarekin zenbaki hau lau emaztera mugatuko da; baina aldi berean 

ohaideak izan zitzakeen. Horrela, ohaidetza da bigarren aukera; ezkontzatik at gertatzen 

dena. Kasuistika desberdinak daude (ohaide esklaboa izatea, librea izatea…), eta ez 

dakigu arau zehatzik zegoen. Seme-alabak izan zitzaketen, zeinak leinukoak izango 

lirateke aita arabiarra eta leinukoa zelako (Lorenzo, 2019). 

Beraz, beste leinuetako emakumeekin ezkontzeak helburu bikoitza duela ikus 

daiteke: alde batetik leinua handitzea, noski; bestetik odolkidetasunaren ondorio 

negatiboekin (endogamia eta exogamia uztartuz) amaitzea edo hauek gutxitzea. Beste 

klan edo leinu batetik etorritako emakumeak klaneko gizonekin ezkontzen badira ere 

kanpotarrak bezala ulertuak izango dira oraindik ere; ez dira momentu batean ere ez 

klaneko kide bezala onartuak izango; ezta leinukoak ere ez, noski (haien seme-alabak bai, 

ordea) (Guichard, 1976:67). 
 
 

3 Bint al-‘amm-arekin ezkontzea aitaren aldeko osabaren alabarekin ezkontzea izango zen, lehengusina hau 
izango zelarik ezkontza preferentzialeko emaztea (Guichard, 1976:62). 



6  

Ezkontideen jatorriari dagokionean, lege islamiko klasikoan, seme-alabak 

arabiarrak izango zirenez, gizon musulman baten eta emakume kristau edo judu baten 

arteko ezkontza guztiz onargarria zen. Ez zen berdina gertatuko, ordea, emakume 

musulman baten eta gizon kristau edo judu baten arteko ezkontza edota edozelako 

harreman sexualekin; azken finean, bertatik jaiotakoak ez baitziren arabiarrak izango, eta 

leinuak emakume bat galduko baitzuen. Gizon musulman eta emakume kristau baten 

arteko ezkontzek, pisu handia hartuko dute Iberiar Penintsulan, bi aldeek lortuko 

baitzituzten abantailak (Barton, 2015:14-19). 

Musulmanek, alde batetik, populazio autoktonoaren gainean ezarritako buruzagi 

berrien zilegiztatze bat lortuko zuten. Beste alde batetik, goi-klase bisigotikoaren 

aberastasuna, era legitimo batean igaroko zen esku musulmanetara emakumeen bitartez; 

izan ere, eskualde asko paktu edo ḏimma bidez (eta ez gerra bidez) lortu zituztenez4, 

zilegiztapen hori lortzeko bide bakarra ezkontza zen. Aristokrazia autoktonoak ere 

abantailak lortuko zituen, izan ere, arabiarrekin elkarlanean aritu nahi zuten haientzako, 

ezkontza mota hauek haien jabegoaren segurtasuna eta estatusaren mantentzea 

bermatzeko egokiak ziren (ez luzaroan, ordea) (Barton, 2015:14-19). 

Hainbatetan aipatutako agnatismo zorrotz honek, ohorearen kontzeptuarekin 

lotura handia dauka. Izan ere, eta emakumeak ohorerik eskaini ezin duen arren (gehienez 

jota ondo portatu eta bere ardurapean dagoen ohorearen zatia garbi manten dezake), 

gizonek haien ekintzekin ohorea gehi dezakete. Ondorioz, emakumeak beste talde 

batengatik bahituak izan zitezkeen; hau bahitzaileentzako ohorea izango zen eta 

emakumeak bahitu dizkieten taldearentzako desohorea. Era berean, ohoretsua izango zen 

norberaren klanari emakumeak oparitzea, taldearen aberastasunaren eta izen onaren 

adierazle gisa ulertzen baitzen. Desohoretsua izango da, ordea, emakumeak oparitzea 

beste klanei; baina aliantzak lortzeko modu bat zen. Honen inguruan, ordea, aurrerago 

emango dira argibide gehiago. 
 
 
 
 

4 Ḏimma: babeserako itun bat; Liburuko jendeen (kristau, judu, sabeo…) eta musulmanen artean egiten den 
hitzarmena, zeinaren bitartez musulmanek Liburuko jendeak menderatzen dituzten, ḏimmīak izatera 
igaroaz azken hauek. Babes-itun honen bitartez, ḏimmīek haien autonomia mantenduko zuten nolabait 
(zenbait murrizketarekin), eta haien ondasunak kanpo-arerioengandik babestuta egongo direla bermatzen 
zaie. Haien ohitura eta erlijioak mantentzearen ordainetan, kapitazio-zerga bat (ŷizya) ordaintzera behartuta 
zeuden; baita, lur-jabe izatekotan, haiengatik kontribuzio bat (jarāŷ) ordaintzera ere. Legearen aurrean, 
ḏimmīak esklabo edota emakume musulmanaren parekoak izango ziren eta ez zuten kontu publikoetan parte 
hartzerik izango. Ondorioz, gerra bidezko menperaketa ez izanda ere, dimmiak etengabeko gutxiagotasun 
maila batean biziko ziren (Maíllo Salgado, 1996:63-64). 



7  

3.2. Endogamia, poligamia eta sexualitatea 
 

Aurreko lerroetan aztertutakoagatik, ohorea endogamiari hertsiki lotua zegoela 

uler genezake, klan indartsuenek endomagia zorrotzagoa praktikatzeko aukera baitzuten; 

izan ere, haien emakumeak barnean manten zitzaketen kanpokoak ere jasoko zituzten 

bitartean. Islamak onartzen duen poligamiak endogamiak behera egitea eragingo du, 

gizon baten emazte guztiek ezingo baitute haren lehengusinak izan. Bi anairen artean bat 

endogamiaren bitartez ezkondu beharko da taldeak trinkotasuna gal ez dezan; eta bestea, 

ordea, exogamiaren bitartez ezkondu beharko da taldeari aliantzak ahalbidetzeko (dena 

den, poligamiaren logikari jarraiki, lehenengo anai horrek barneko emakume hori 

jasotzeaz gain kanpoko batzuk ere jaso zitzakeen) (Guichard, 1976:80-87). Etorkizuneko 

leinuaren eta jabegoa familiaren baitan mantentzearen ardura gizonen esku zegoen 

gizarte hauetan, oinordeko maskulinoak bilatzen zituen familiaren buruzagiarentzako, 

poligamia bezain baliotsua izango zen ezkontza exogamoa (Simonsohn, 2016:265). 

Poligamia familia aristokratikoetara soilik mugatzen zela ikusi izan da, hauek 

baitziren ekonomikoki ezkontza poligamoek sortutako ahaidetasun-sare hauek bermatu 

zitzaketen bakarrak. Erdiko eta beheko estratu sozialetako emakumeen 

egonkortasunarentzat, ordea, poligamia baino arriskutsuagoa izango zen lege islamikoak 

gizonei, beharrezko ikustekotan, emakumeak arbuiatzeko eskubidea onartzea. Arbuiaketa 

nola praktikatu mugatzen zuten lege eta arauak zeuden arren, kasu gehienetan, gizonari 

ezkontideen loturak hausteko ahalmena ematen zion prozedura bat zen; zeina, noski, 

emakumeek aurrera eramatea askoz ere zailagoa izango zen (Marín, 2020:239). 

Soziologoen ustetan, poligamia ugalketa-estrategia bat da, zeinari esker gizonek 

haur bakoitzean inbertitutakoa txikituz, oinordeko gehiago izan ditzakete. Kultura 

askotan, esan bezala, poligamia estatus ekonomiko altuaren adierazle da; baina baita 

estatus politiko edota sozialaren adierazle ere. Gizon baten emazte poligamo horiek, 

batzuetan elkarrekin biziko dira, baina, gehienetan, espazio independienteetan biziko 

dira, zeina haien seme-alabekin konpartituko duten (Al-Krenawi et al., 1997:447). 

Ezkontzak babes-maila bat dauka, beraz; zeina emakumearentzako dagoen 

bideratua, familiak hartzen baitu haren ardura bere gain. Emakume batek ezin zuen alde 

batera utzi bere senarrari eskaini beharreko arreta sexuala; baina koito betea eska 

zezakeen. Beste hitz batzuekin: jaiotza-tasaren kontrolik gabeko harreman sexualak eska 

zitzakeen; horrela, haren seme-alabak izateko aukerak puztuaz, ama izatearen ondorioz 

zetorren baldintza sozialaren handitze bat lor zezakeen. Ohaideen kasuan, jabeak baino 



8  

ez zeukan emakumearen zerbitzu sexualak erabili edo ugalketa produzitu zitekeela 

baimentzeko ahalmena. Ondorengodun esklaboa umm walad izatera igaroko zen, eta 

eskubideak lortuko zituen (jabearen etxean geratzea edo hura hiltzean manumisioa 

lortzea, besteak beste). Emazte zein ohaideengandik jaiotakoak berdinak ziren legearen 

aurrean: amaren estatusa dena delakoa izan zitekeelarik, ondasunak jarauntsi eta eskubide 

legalak zituzten (Fairchild Ruggles, 2004:71-72). 

Badakigunez Umayyadeko gobernariak legezko emazteekin ezkondu zirela eta 

emazte horiek, teorian, seme-alabak izateko eskubidea zutela (edo, behintzat, senarrari 

coitus interruptus praktika ukatzekoa), orduan zergatik ez zuen Umayyaden emazteetako 

batek ere Umayyaden lerrorako seme eta oinordeko bat sortu? Iturri historikoek ez dute 

ezer adierazten. Baina pentsa dezakegu nahita egindako ugalketa-programa batek 

emazteei beren senarren sexu-zerbitzuak ukatzen zizkiela, gutxienez oinordeko bat (edo 

bi) ohaide edo esklabo batengandik jaio arte (Fairchild Ruggles, 2004:71-72). 

Mahomak moralaren inguruko arauak ezarri zituenean, kontuan hartu zuen 

sexualitatearen inguruan ere erlijioak, zuzenbideak edo ohiturek nolabaiteko jarreraren 

arau batzuk osatu beharko zituztela. Islamean sexualitatea dohain jainkotiar bat bezala 

ulertzen zen, Jainkoak ezarri baitzuen izakiengan. Hori dela eta, plazerraren bilaketa bat 

egin zitekeen, zeinak ez zuen zertan beti ugalketari lotuta joan behar. Era berean, 

aszetismoaren aurka agertzen da erlijio hau; izan ere, hau gorputzaren kontrako (eta, 

ondorioz, espirituaren kontrako) mespretxu bezala ulertzen zen (Álvarez de Morales, 

2010:48-49). 

Behin hori onartuta, eta arestian aipatu bezala, harreman sexualak zilegiztatu 

behar ziren, eta horretarako balio zuen ezkontzak edo ohaidetza legalak. Emaztea 

aukeratzerako orduan, hainbat ezaugarri hartu beharko ziren kontutan; nagusiki hiru: 

lehenik eta behin emaztegaiak aurretik penetraziodun harremanik izan ez zuela erakutsi 

behar zuen, horretarako zapi zuri batean odolezko orbanak agertu behar zirelarik hau 

baginan sartzean. Hau frogatu ezean, gurasoenera bueltatuko zen emaztegaia zen hura, 

desohore handia suposatuz familiarentzat. Bigarren eta hirugarren baldintzak arestian 

azaldutakoak dira: odolkidetasuna ez zela onartzen, bint al-ˤamm-arekin ezkontzea izan 

ezik (zeina preferentziala izango zen); eta emakume musulmanak ezingo zirela gizon 

kristauekin ezkondu, baina gizon musulmanak emakume kristauekin bai (Álvarez de 

Morales, 2010:49-51). 

Gizon eta emakumeen arteko harremanetan egunerokotasuneko bizitzan eta 

zuzenbidean gizonaren nagusitasuna errealitate bat zen heinean, esparru sexualean 



9  

berdintasun planoetarantz joko zuten. Horrela, senarrak harreman sexualak era erregular 

batean mantendu beharko zituen, eta poligamiaren kasuan, emakume guztiek tratu eta 

gizonarekin igarotako denbora kantitate bera jaso behar zuten (Álvarez de Morales, 

2010:52-53). 

 
3.3. Iruñeako monarkiaren integrazioa egitura hontan 

 

Emakumeen oparitzearekin aipatu da menpeko leinuak leinu menperatzaileari 

oparia egin nahiko diola; horrekin bueltatuta eta ideia nagusi bat presente edukitzeko: 

Iruñeako monarkiak Kordobako emirrei opariak egiten zizkien, hauen artean emakumeak. 

Ondorioz, emir batzuen emazteak baskoiak ziren (seme-alabak, ordea, ez). Tokian-tokiko 

leinu andalusiak leinu arabiarrengatik xurgatuak izango dira emakumeen oparitzea dela 

medio, hauek leinu menperatzaileko gizonekin ezkontzera pasako baitira Orain arte 

emandako giltzarriekin, beraz, erraza da ulertzea emakumeen harrapaketa, emakumeen 

oparitzea, poligamia eta ezkontzetatik jaiotako seme-alaba arabiarrak direla eta, arabiar 

kopuruaren hazkunde bat emango zela tokian-tokiko leinuen desagerpen 

progresiboarekin batera (Lorenzo, 2010:90-95). 



10  

4. Emakumeak al-Andalusen 
 

Iturri arabiar eskasak ditugu emakume andalusien inguruan, hau beste arlo 

batzuetan ere gertatzen delarik; eta modu batean edo bestean bilatu behar da hauen 

inguruko informazioa. Iturrietan era sakon batean bilatu behar izatea ez da, ordea, honen 

inguruko ikerketa faltaren arrazoia; eta egoera aldatzen hasia da. Kronista arabeek 

orokorrean ez dute emakumea aipatu ere egingo, baina kasu batzuetan (orokorrean emir- 

familien kasuan) azalpen handirik gabe agertaraziko dituzte. Oso kasu gutxitan, haien 

ikuspuntutik emakumearen bizitza benetan azpimarragarria denetan, kontatuko du hartaz 

zerbait gehiago, eta historialari modernoak halaxe aitortu beharko du baita ere haren 

inguruan hitz egiterakoan (Marín, 1997:425-426). 

 
4.1. Jatorri euskaldundun zenbait emakume 

 
 

4.1.1. Ṣubḥ 
 

Ṣubḥ seguruenik esklabo kantari krisau famatuenetarikoa izango da: al-Ḥakam 

II.-ari bi seme eman zizkion emakume baskoi ilehoria. Ṣubḥ-ek botere politiko handia 

lortu zuen gortean, bereziki al-Ḥakam hil eta gero al-Manṣūr bisirrarekin konspiratuz ibili 

zenean, bere semea zen Hišām II.-ak tronuan bere lekua ziurtatu zezan (Fairchild Ruggles, 

2004:73). Ṣubḥ musikaren eta arabiar olerkigintzaren arteetan hezia izan zen, horregatik 

zen esklabo kantaria. Ez dakigu nola heldu zen gortera haren neba Rāˀiq-rekin batera, ezta 

nola heldu zen al-Ḥakamen haremaren parte izatera. Batzuen esanetan, kalifak mutiko bat 

bezala janztera behartzen zuen, eta Ŷaˤfar deitzen zuen, zeina izen maskulinoa zen. Hau 

guztia Bagdageko modak jarraitzearren egin zezakeen, baina beste aukera bat al- 

Ḥakamen gustu sexualen inguruko zurrumurruen beste isla bat baino ez izatea da 

(Bariani, 2003:60). Antza, uste baino ohikoagoa zen gorteko emakume hauek mutilak 

bezala janztea; baina gutxi agertzen da kronikagileen idazkietan; hau idazle hauek interes 

gutxikotzat hartuko zutelako edo zuzenean kronikagileek hau ikusterik izan ez zutelako 

gerta zitekeelarik (Fairchild Ruggles, 2004:73). Pribilejiodun ohaide honen posizioa argi 

geratzen da, besteak beste, al-Ḥakamek hari egindako marfilezko opari ederren bitartez 

(Bariani, 2003:60). 



11  

 

1. irudia: Bote de Zamora, al Ḥakam II.-ak Ṣubḥi egindako oparia 
 

Ṣubḥ lan honen ardatz bezala hartua izan da hark baskoiekin eta arabiarren 

ahaidetasun estrukturekin daukan lotura argia dela eta. Dena den, beste zenbait 

emakumek ere baldintza hauek betetzen dituzte. Ṣubḥen kasua, ordea, berezia da 

iturrietan daukan lekua dela eta; arestian aipatutako hiru taldeen artean azkenengoan 

sartuko litzateke, haren bizitza benetan azpimarragarri izan baitzen kronikagileentzat. 

Horregatik, pertsona honen inguruan aztertuko den lehenengoa hura testuetan ze modutan 

agertzen den azaltzera bideratua egongo da. Ṣubḥ ŷāriya bat zen, hau da, emakume 

esklabo kantaria, zeina oso kategoria preziatua zen; ondorioz, bere izena objektu edo 

sentsazio gozagarriekin lot zitekeena izango zen (Marín, 1997:434-435). 

Hasiera batean, al-Ḥakam II.-aren ondorengoak izaten dituen bitartean, kategoria 

sozialak gora egiten du, baina ez du izen propiorik izango, kategoria hori seinalatzeko 

erabilitako hitzekin agertuko da iturri arabiarretan. Lehenengo semea hiltzean 

bigarrenaren izena eramatera pasako da, baina gero, hau oinordeko izango denez eta bera 

ama denez al-sayīda izatera pasako da (titulua izaten jarraitzen du baina berak bakarrik 

eramango du). Garrantzia hartuz doala ikus daiteke, beraz. Zenbait gertakari historiko 

azaltzeko haren ekintzak kontatu behar diren unera helduko garenean baino ez du hartuko 

Ṣubḥ al-Baškunsīya izena (Marín, 1997:434-435). 

Arestian aipatu bezala, Ṣubḥ-ek bere semea zen Hišām II.-ak tronuan bere lekua 

ziurtatu nahiko zion, emakume honen ustetan, bere semearen jaiotzezko-eskubidea 

baitzen hau. Helburu hau lortzeko, boterearen munduarekin (politikoa zein militarra) 

lotuko zuen norbaiten beharra izango zuen, eta Ibn Ḥayyānek era honetan deskribatzen 

du (Bariani, 2003:60): 

fue por haber sido administrador y servidor de la Señora Ṣubḥ, madre de Hishām, 

por lo que [Almanzor] pudo participar en la gestión del gobierno con el derecho del 



12  

visirato y reforzar su posición. Sus relaciones con las mujeres de todo el haren eran muy 

buenas: hacía tiempo que las complacía con su buen servicio, encargandose de lo que le 

pedían , sin escatimar dones o atenciones. Fue por eso que las mujeres del haren le 

utilizaron para que llevase las disposiciones del califa Hishām al “hāŷib” Yaˤfar [al- 

Mushafi]. 

Muḥammad ibn Abī ˤĀmir (Almanzor) egoera honetaz baliatuko zen 

botereranzko bideari ekiteko. Interesgarria da ikustea nola Ibn Ḥayyānek ez duen 

Muḥammad ibn Abi ˤĀmir eta Ṣubḥ-en arteko ustezko maitasun-harremanaren inguruan 

ezer ez aipatzen. Izan ere, bien arteko harreman horrek garrantzia erlatibo bat baino ez 

du izango, kontua biek helburu berbera izatea izango zen: Hišām II.ari tronua bermatzea. 

Akordio politiko honek urteak iraungo zituen; baina une batetik aurrera, era bortitz batean 

hautsiko da, Muḥammad ibn Abī ˤĀmirrek herrialde osoaren gidaritza izan nahi zuenaren 

berria zabaldu zenean (Bariani, 2003:60-62). 

Ṣubḥ-ek boterea praktikan jartzen duen unean, berarekiko erreferentzia era 

neutro batean egiten da; zeina haren harreman pertsonalen inguruan hitz egiterakoan ez 

den bermatzen. Hark zeukan boterea edozein izanda ere, alkazarraren kanpoan Ṣubḥ-en 

aginteak gizonezko bitartekari bat beharko du praktikara eramana izateko: Barruan, 

ordea, estatu-boterea berea izango da; ejerzitoa eta polizia izan ezik (bertan Muḥammad 

ibn Abī ˤĀmir baitzegoen aginduak ematen haren estrategia propioaren mesedetan). Ibn 

Ḥayyān-en hitzetan Muḥammad ibn Abī ˤĀmir eta Ṣubḥ-en arteko apurketa izango da 

Muḥammad ibn Abī ˤĀmirren dinastiaren hasierako gertakarietako bat. Apurketa hau 

gertatzerakoan, Muḥammad ibn Abī ˤĀmir gaixotu egin zen, eta haren seme ‘Abd al- 

Malik5 izango zen gertaeretan parte hartuko zuena. Ibn Ḥayyānen aitak, zeinak 

seguruenik jazoera hauek bizi izan zituen, Ibn Ḥayyāni berari kontatu omen zion nola 

Ṣubḥ-ek ˤAbd al-Malikekin hitzezko eztabaida oso bortitza izan zuen, eta nola 

Muḥammad ibn Abī ˤĀmirren semea ixilik mantendu zen emakumearen haserrea jasoaz. 

Gertaera honen garrantzia azpimarragarria da, izan ere, orokorrean emakumeen hitzak ez 

dira gaur egunera helduko; eta, are gutxiago era honetan, zeinetan argi geratzen den 

emakume honen indarra (Marin, 1997:438-441). 
 
 
 

5 Muḥammad ibn Abī ˤĀmirren eta al-Ḏalfāˀren semea, zeinak boterea eskuratu zuen aita hiltzean, sei 
urtetan zehar mantenduaz. Arabiar iturrietan asko hitz egingo da hark Espainia kristauaren aurka martxan 
jarri zituen kanpainia militarrei buruz. Aitaren ohiturak errespetatu zituen, gerran ausardia erakutsi zuen eta 
alderdi erlijiosoa asko zaintzen zuen; horrela haren mendekoen artean onarpena lortuaz (Levi Provençal, 
1990[1950]:437). 



13  

ˤAbd al-Malik ez zen izan laguntza jaso zuen bakarra, Ṣubḥ-ek ere nebaren 

laguntza zeukan, adibidez; baina bien artean desberdintasun handi bat zegoen. Izan ere, 

Ṣubḥ-ek ez zituen al-Malikek izango zituen errekurtsoak izango, ezta haren botere 

militarra ere ez. Ṣubḥ-en jokamolde politikoaren ardatz nagusia haren seme Hišāmen 

jarauspena gordetzea izango zen. Al-Ḥakam gaixo zegoela ikusita Hišāmek tronua oso 

goiz jarauntsiko zuela suposatuko zuen; eta, seguruenik, honen aurrean haren nebarena 

baino laguntza gehiago bilatuko zuen. Horrela, Ibn Abī ˤĀmir haren ibilbidean lagundu 

izana, seguruenik, haren interesak bermatzeko izango zen. Muḥammad ibn Abī ˤĀmirrek 

al-Andaluseko jaun bakarra bihurtzeko asmoak zituela argi geratu zenean, haren 

aurrerakada gelditu ahal izateko borondate eta babesen erosketari ekin zion, haren botere 

“politikoaren” erabilera bat eginaz. Ṣubḥ-ek galdu eta gero, arabiar iturriek birritan 

aipatuko dute emakume hau (Marin, 1997:441-442). 

 
4.1.2. ˤAbda 

 
Muḥammad ibn Abī ˤĀmirren emazteetako bat izan zen emakume hau. ˤAbda 

jatorriz kristaua eta, gaur egun zalantza gabe baieztatu dezakegun bezala, Antso II.a 

Gartzeitz Iruñeako erregearen alaba izan zen. ˤAbda izena hartu zuen printzesa honek 

islamera egin zuen konbertsioa; eta garaiko kronikagileek “baskoi” bezala identifikatzen 

dute. ˤAbdak, ˤAbd al-Raḥmān erditu zuen 984 (374) urte aldera, eta haren aitona zen 

Iruñeako erregearen omenez, jaioberriari “Sanchuelo” izena eman zitzaion. Suposa 

dezakegu, Muḥammad ibn Abī ʕ Āmirren eta ʕ Abdaren arteko ezkontza honek, nolabaiteko 

tregoa politikoa sortarazten zuela Kordoba eta Iruñearen artean, beraz (Levi Provençal, 

1990[1950]:421). Dena den, Muḥammad ibn Abī ˤĀmirren lurraldeak menperatzeko 

modu bat ere izan zen. Horrela, Antso II.a Gartzeitz Nafarroako erregearen alabarekin 

ezkonduaz (besteak beste) paktu bat itxiko dute, zeinaren ondorioz Nafarroa obeditzera 

derrigortua egongo den (Bariani, 2003:218). 

Emakume honen inguruko testigantzak ere baditugu. ˤĀmiriarren dinastia 

amaitzean eta Sanchueloren inguruan irain asko zabaltzen hasi zirenean, haren seme zen 

ˤAbd al-ˤAzīz-en izen ona salbatzen saiatuko ziren dinastiakoak. Gerora, Levanteko taifa 

bihurtuko zen gizon hau; eta, haren agintaldi garaian, ˤAbd al-Malik ibn Šuhayd 

olerkigileak gutunak bidaliko zizkion. Bertan, Muḥammad ibn Abī ˤĀmirren babespean 



14  

hezia izan zen poetak, gobernariaren amama izango zen ʕ Abdaren inguruan ere hitz egiten 

du (Bariani, 2003:18)6: 

“A tu abuela, desde que había sido desposada con Almanzor por su padre, el rey Sancho 

Abarca de Navarra, se la conocía como ˤAbda. Mujer de gran belleza y de mucho poder, 

llevaba las riendas de todo el harén. Cuando vio que su hijo ˤAbd al-Raḥmān había ido 

a visitarla llevando consigo a un pequeño huésped, sus ojos se llenaron de alegría. 

Inmediatamente me ofreció toda clase de golosinas, invitandome a tenderme junto a ella 

en su alcoba, para charlar mas cómodamente; tan de cerca, pude apreciar la perfecta 

raya que le partía el pelo por la mitad y sobre la cual se apoyaba, espléndida, una 

preciosa diadema: según se comentaba, aquel regalo de Almanzor valía una pequeña 

fortuna.” 

 
4.1.3. Muzna 

 
Muḥammaden7 ohaide edo ezkontideetatik jaio zen ‘Abd al-Rahman III, haren 

ama Muzna deitua izan delarik. Dena den, Lévi Provençalek izen horren benetako jatorria 

Marta edo María izan zitekeela onartzen du; eta Manuela Marínen ikerketek Muzayna, 

Asmāˀ eta Usayma izenak ematen dizkiote. Horretaz gain, jatorri baskoi edota frankoa 

zuela ere jakin badakigu (Fairchild Ruggles, 2004:73). ˤAbd al-Raḥmān-en aitaren 

parteko amama Oneka izan zitekeela dirudi; gizon honek azal zuri eta begi urdinak 

zituelarik (Fierro, 2018). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

6 Manuela Marínek haren Mujeres en al-Ándalus lanean pasarte honi erreferentzia egiten dionean, ordea, 
ˤAbda al-Muẓaffarren ama izan zela dio. Beste zenbait iturriren ustetan, ordea, al-Ḏalfāˀ izan zen bere ama; 
zeina, ˤAbda bezala, Almanzorren emakumeetako bat izan zen. Gerra Zibila piztu zenean nolabaiteko paper 
bat jokatu zuen arren, al-Andalusen inguruko historiografiak bazterretako leku bat uzten dio genero- 
ikuspuntuko ikerketetan; eta oraindik baztertuago ageri da ʕ āmiriar etaparen inguruko idazkietan. Dena den, 
Madīnat al-Zāhira-ko egoera politiko korapilatsuaren isla argi bat izan zen emakume hau (Miranda, 2018). 

 
7 Muḥammad ‘Abd al-Rahman III.-aren aita izan zen, eta hura jaio zen urte berean eraila izan zen. Haren 
erailketa azaltzeko, zera kontatu beharra dago, 'Abd Allāh emirra Muḥammaden aita zen, eta azken hau 
oinordeko izendatu zuen. Hala ere, oinordekoa haren aurka azpijokoan zebilela uste zuenez, hura 
gartzelaratu zuen ‘Abd al-Rahman III.-aren jaiotza-urtean. Berriro ere aske utzi zuenean, edo aske uztear 
zegoenean (ez dago argi), Muṭarrifek (Muhammaden anaiak) erail zuen (Fierro Bello, 2005:357-358). 



15  

4.1.4. Ailo 
 

Muḥammad I-ren ohaidea zen Ailok, haren al-Munḏir semea izan zuen, zeina 

denbora-tarte motz batez emirra (886-888) izan zen. Ailo emakume kristaua zen, 

iparraldekoa; agian (gaur egungo logika geografikoaren arabera) Gaztela, Leoi edo 

Euskal Herrikoa. Muḥammadek behintzat emazte legitimo bat zeukan, Umm Salama, 

zeina bere lehentasunezko lehengusina zen, gainera. Umayyadeko gobernu-buruek, haien 

seme-alabak emakume esklaboekin izaten zituzten arren, emazte legitimoak ere izan 

zituzten. Sistema bikoitz hau ulertzeko, ezkontzak eta ugalketak helburu desberdinak 

dituztela aitortzea beharrezkoa da (Fairchild Ruggles, 2004:71). 

 
4.1.5. Oneka 

 
Lacarraren8 “Textos Navarros” argitalpenari so egiten badiogu, zeina Rodako 

Genealogietan oinarritzen den, Gartzia Enekoitzen seme-alaben artean Oneka Gartzeitz 

izeneko alaba bat ageri dela ikus daiteke. Gartzia Enekoitzen semea ere izango zen Antso 

Gartzeitzek ezezaguna dugun emakume batekin izan zuen Aznar Santxitz Larrungoa, 

zeina Oneka Fortunitzekin ezkondu zen: 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

8 Jiménez de Radak Gartzia Enekoitzen heriotzaren eta Antso Gartzeitzen jaiotzaren inguruan dioena: “A 
la muerte de Iñigo Arista ocupó su lugar García Iñiguez, persona generosa y valiente, que guerreaba sin 
parar. Y como un día se hallara excesivamente confiado en un caserío que se llama Larumbe, 
presentándose de repente los árabes, le dieron muerte, y a su esposa la reina Urraca, que estaba encinta, 
la hirieron en el vientre con una lanza; pero, puestos en fuga los bandoleros árabes por la rápida llegada 
de los suyos, la reina, ya cerca de la muerte, pero aún con vida, por voluntad del Señor dio a luz un niño 
a través de la herida de la lanza, y el crío, con gran sorpresa de todos, sobrevivió con el cuidado de las 
mujeres, y fue llamado Sancho Garcés” (HHE:213) 



16  

“Asnari Sanzionis accepit uxor 

domna Onneca, Furtuni Garseanis filia, 

et genuit Santio Asnari, et domna Tota 

regina, et domna Sanzia. Ista Onneca 

postea accepit uirum regi Abdella, et 

genuit Mahomat Iben Abdella”. 

Aznar Santxitzek emazte bezala jaso 

zuen Oneka anderea, Fortun Gartzeitzen 

alaba, eta Antso Aznar, Tota erregina 

anderea eta Antsa anderea erditu zituen. 

Oneka honek gero ˤAbd Allāh erregea 

senartzat onartu zuen, eta Muḥammad 

ibn ˤAbd Allāh erditu zuen. 

 
Parrafo honetan Oneka anderea Kordobako omeyatarren gortean zegoela ikus 

dezakegu. Oneka Fortún, antzinako testu hauen arabera, Aznar Santxitzekin ezkondu zen, 

Toda andrearen eta Sancha andrearen ama izan zen. Gainera, haren senarra zen ˤAbd 

Allāh ibn Muḥammadekin batera (gerora emir) Muḥammad ibn ˤAbd Allāhren ama eta 

ˤAbd al-Raḥmān ibn Muḥammaden amona izan zen. Ondorioz, ˤAbd al-Raḥmān III.aren 

aita zena eta Toda andrea, Iruñeako erregina, neba-arreba izango ziren (behintzat 

erdizka). Honetan historialari ia gehienak ados daudela dirudi, nahiz eta gaiak zenbait 

zailtasun aurkezten dituela onartu behar den (Cañada, 2013:482). 

Horretaz gain, eta arestian aipatutako endogamiaren gaiari jarraiki, esan beharra 

dago Onekaren inguruan gertatzen dela dokumentatutako lehenengo harreman 

endogamikoa Iruñeako erregetzan. Iñigotarren dinastiaren hasieran kokatu beharko 

genuke, IX. mendearen erdialdean. Assona, Iñigo Aristaren alaba, eta Musa ibn Musa, 

Musa ibn Fortún eta Onekaren semearen arteko lotura izan zen. Osaba eta ilobaren arteko 

lotura litzateke, Oneka Iñigo Aristaren eta Musa ibn Musaren ama eta, aldi berean, 

Assonaren amona litzatekeelako (Cañada, 1987:781). 

 
4.1.6. Qalam 

 
Qalam izena, esklabo edo esklabo-ohi askoren kasuan bezala, beste esanahi bat 

zeukan hitz batetik dator, berez; konkretuki “idazluma” esan nahi du, zeina objektu eder 

baina bizi-gabekoen talde semantikoan koka dezakegun (Marín, 2000:67). Esklabo 

izateko ezaugarri baliotsu bat zeukan emakume honek: jakintza arlo fin desberdinetan 

mugitzen zen. Jatorri baskoidun emakume hau ez zen familia dirudun soil batera joan, 

jauregiko esklaboa izan zen (Marín, 2000:129-130), ˤAbd al-Raḥmān II.aren ohaide, 

konkretuki (Fairchild Ruggles, 2004:76). ˤAbd al-Raḥmān II.aren alkazarreko apaingarri 

izatera igaro baino lehen, txikia zelarik, Medinara eraman zuten, bertan hezia eta trebatua 



17  

izan zedin (Marín, 2000:153). Horretaz gain, azpimarragarria da ˤAbd al-Raḥmānek, 

haren esklaboen aukeraketan kontu handiz ibili ohi zenak, Ekialdean korrespontsal 

komertzialak zituela aipatzea. Era honetan, berriemaile hauek maila altuenak zituzten 

esklaboak lortzen zituzten ˤAbd al-Raḥmān II.arentzat; hauen artean, noski, Qalam 

(Marín, 2000:387). 

Oso ohikoa izango zen, familia burujabeei dagokienean eta bereziki 

omeyatarraren kasuan, emakumeei haien arteko lehia eskatzea. Horrela, maila berdinean 

mugituko ziren jatorri noble, aske edo esklabodun andreak gizonaren kutunkeria 

lortzearren. Dena egongo zen bakoitzak zituen ezaugarrien, eta hauek senar edo jaunaren 

beharrak asetzeko era egokian erabiltzeko gaitasunaren eskuetan. Musika zein 

olerkigintzaren zale handia zen ‘Abd al-Rahman II.ak, zituen emakume guztien artean, 

Medinan hezitako hiru esklabo kantariak izango zituen gustokoen: Faḍl, Qalam eta 

ˤAlam. Ibn Ḥayyān historialariari esker9, gainera, hauen artean Faḍl kutunena izango zela 

ikus dezakegu (Marín, 2000:494): 

“en esto Faḍl, la más principal de todas ellas (zaˤīmatu-hunna), alcanzó un nivel 

con el cual se convirtió en la favorita del emir. Cuando éste salía con estas esclavas 

cantoras medinesas a alguno de sus lugares de recreo, no las mezclaba con ninguna otra 

de sus mujeres en atención a ellas. Pero Faḍl siempre mantuvo el favor del emir entre 

sus compañeras” 

 
 

4.2. Iturrietan aipatutako emakumeek, datuez haraindi, eskainitakoa 
 

Azpiatalaren hasieran azaldu bezala, gutxitan aipatuko dituzte emakumeak 

kronista arabeek; eta are zailagoa izango da emakume baskoien inguruko informazioa 

aurkitzea. Dena den, aurkitzekotan, informazio oso baliotsua eskaini dezakete. Hori dela 

eta, atal honetan emakume hauen azterketak eskaintzen dituen zenbait puntu jorratzea 

izango da helburua (Marín, 1997:426). 

 
4.2.1. Emakume esklaboak 

 
Emakume desberdinen inguruan aritzerakoan, Qalamen kasua azaldu da aurreko 

lerroetan; eta hau esklaboa zela kontuan harturik, talde sozial honen inguruko argibideren 

bat ematea egokitzat hartu da. Emakume esklaboek jatorri desberdinak izan ditzakete; 
 

9 Al-Muqtabis II/1, f. 147r., M. Marínek aipatua (2000:494) 



18  

beste leinu batetik indarrean (razzia bidez) eramanak izan ahal ziren, baina erosiak ere 

izan zitezkeen (azken hau Qalamen kasua izan zen, adibidez) (Guichard, 1976:86). 

Emakume bat gatibatzen zenean eta talde-harrapakinaren parte izatera igarotzen zenean, 

teorian, bahitzaileak ezingo zituen harekin harreman sexualak mantendu atzemandakoa 

banatu eta emakumea haren ohaide edo sexu-esklabo bihurtu arte. Behin hori gauzatuta, 

emakumearen iraganeko ezkontza (baldin bazuen) bertan behera geratzen zen, eta, horren 

ostean, haren jabea emakumearekin harremandu zitekeen nahi bestetan (Escribano López, 

2017:153). 

Behin esklabo bihurtuta, gatibatutako emakume asko al-Andaluseko zonalde 

desberdinetan saltzen ziren. Hala ere, zehazki salmenta mota hauetara bideratutako 

lekuen inguruko informazioa urria da; ia-ia dār al-banat10 bakarraren inguruan hitz egin 

genezake, kalifatzaren amaieran Kordoban kokatutakoa. Dena den, gatibatutakoen 

salmentan oinarritutako negozio hauek merkatari espezializatuengatik (najjās) burutuak 

ziren. Hauek hiri andalusi garrantzitsuenen merkatuetan aurki zitezkeen, eta bertan 

emakume esklabo hauek ordaintzaile hoberenari salduak ziren. Razzia bidezkoez eta 

erositakoez gain, baina ez esklabo gisan, paktu bidez heldu ziren emakume batzuk Iberiar 

Penintsularen iparraldetik, ˤAbdaren kasua izan daitekeen bezala (Escribano López, 

2017:154-155). 

Jatorri euskalduneko emakumeez hitz egiterakoan, Qalam esklaboa zela aipatzeaz 

gain, Ṣubḥek “esklabo kantari” lanak betetzen zituela ere aipatu da. Hori dela eta, 

betebehar honek zertan datzan azaltzea beharrezkotzat jo da. Lehenik eta behin, hainbat 

funtzio desberdin betetzen zituztela esan beharra dago; hala nola: emakume apaizak edota 

olerkariak. Gizarte hauetan bi esklabo kantari mota existitzen zirela esan ohi da: qiyānak, 

gortesau eta kulturadunak, alde batetik; eta ŷawāriak, gehiengoa, bestetik. Azken hauek 

ez bezala, qiyānek askatasun gehiago izango zuten zirkulu intelektualetan; ŷawāriak, 

ordea, maila baxuagokoak ziren eta hezi egiten zituzten gerora salduak izan zitezen 

(Barroso, 2017:96). 

 
4.2.2. Ezkontza eta ohaidetza 

 
Esklaboak soilik ez, eta jatorri baskoidun emazte zein ohaideak ere aurkitu ahal 

izan ditugu; hala nola ˤAbda edo Ailo. Lan honen muina ulertzeko, beraz, garrantzitsua 

izango da elite arabiarrek klase altuko emakume kristauekin ezkontzeko aurkitutako 
 

10 Soilik esklaboen salmentara bideratutako lekua (Escribano López, 2017:154). 



19  

arrazoiak era sakonean ulertzea. Arabiar eta kristauen arteko ezkontzak Iberiar 

Penintsulan islamiarren 711ko etorrera eta berehala hasi zirela dirudi. Arestian aipatu den 

bezala, lege islamiko klasikoak praktika honen guztiz aldekoak ziren, betiere gizon 

musulman eta emakume kristau baten artean, eta ez alderantziz, gauzatzen bazen. Dena 

den, eliza kristaua tradizionalki nahiko mesfidati agertu izan da kristauak ez zirenekin era 

honetako loturak gauzatzeari dagokionean (Barton, 2011:2). Azken honen adibide ona 

aurki dezakegu  Adrianoren Gutunean (MC:241-242): 
 
 
 

“Quod multi, dicentes catholici esse, 

communem vitam gerentes cum iudeis et 

non baptizatis paganis, tam in escis 

quamque in potis seu et in diversis 

erroribus nihil pollui se inquiunt; et 

illud, quod inibitum est, ut nulli liceat 

iugum ducere cum infidelibus, ipse enim 

filias suas cum alio benedicetur et sic 

populo gentili tradetur…" 

Askok, katolikoak direla esanez, 

batailatu gabeko judu eta jentilekin 

bizitza komuna daramatelako, hau da, 

elikagai zein edari eta akats ugaritan 

ezerk ez dituela ezpuru bihurtzen diote; 

eta, hura, debekua delako, ezin zaie 

infidelekin ezkontzen utzi, haien alabak 

beste batekin bedeinkatuak eta herri 

jentilari emanak badira. 

 
Arestian aipatu izan da arabiarrentzako ze bi abantaila argi eskainiko lizkiokeen 

emakume kristauekin ezkontzeak; alde batetik haien inposizioaren legitimotasunarekin 

lotutakoa, bestetik, goi-klase bisigotikoaren ondasunekin lotutakoa. Horrela, fede 

desberdinetako kideen arteko ezkontzen fenomenoa epe-laburrekoa izan zitekeela pentsa 

genezake, behar politiko zein ekonomikoei erantzuten dion heinean. Guicharden11 

ustetan, azaldu den bezala, arabiarrek haien ugalketa era puru batean mantentzeko modua 

ezkontza hauek era estentsiboan ez praktikatzea izango litzateke, arestian azaldutako 

poligamiaren eta endogamiaren praktiken bitartez eta genealogia aitaren lerrotik 

igarotzeari esker. Dena den, musulman guztiak beste erlijioetako emakumeekin 

ezkontzeko  prest  ez  zeudela  dirudi.  Honen  arrazoia  kristau  edo  judutarren balizko 
 

11 Dena den, Guicharden ikuspuntua eztabaidan jarri izan da azken urteotan. Izan ere, frantziarraren 
ikerketa testu gehiagotan oinarritu beharko litzatekeela uste dutenak agertu dira; baita idazki hoien atzeko 
ideologia kontuan hartu beharko lukeela diotenak ere (Barton, 2011:5). 



20  

“korrupzioa” litzateke, hura amek ondorengoei igaro liezaketela, bereziki dār al-

ḥarbaren12 lurraldean bizi izan baziren (Barton, 2011:3-5). 

Atal honen bigarren aztergaia ohaidetza da, ezkontza legalarekin lotura estuak 

dituen fenomenoa: alde batetik, batzuetan ezkontzak sortzen dituen egitura sozialen 

antzekoak sor ditzakelako; bestetik, ohaidearen jabearen ezkontza bat edo batzuen aldi 

berean produzitzen zelako (De la Puente, 2007:414). Ohaidearen jabea denak hura 

mantentzeko betebeharra izango du, emakumearen gaineko jabegoak hartara derrigortzen 

baitu. Gainera, eta nahiz eta esklaboen kasuan jabegoa partekatuz gero manutentzioa ere 

partekatzen den, ohaideen kasuan ezin da haien gaineko partekatutako jabegorik izan. 

Hala ere, horrelako egoera batean aurkitzekotan, ohaidea esklabo izatera igaroko 

litzateke, baina ezingo lituzke harreman sexualak mantendu jabeetako batekin ere ez (De 

la Puente, 2007:430-431). 

Honetarako arrazoi desberdinak egon daitezke: alde batetik emakumearen 

prostituzioa ekiditea (emakume batek, bere maila soziala dena delakoa, Koranean 

baimentzen den bi moduetako baten -ezkontza edo ohaidetza- bitartez loturik dagoen 

gizonarekin bakarrik mantendu ahalko baititu harreman sexualak). Bestalde, haur bat 

izatekotan haren jatorri biologikoa zein den jakin ahal izateko. Bi jaberena den ohaide 

baten haurdunaldiak egoera legal ebaztezin bat sortuko luke, juristek ezingo bailukete aita 

zein den ziurtatu. Jabeetako batek haurraren gaineko bere aitatasuna onartuko balu ere, 

ohaideak lortuko lukeen umm walad estatusak beste jabeentzako kostu ekonomikoa 

suposatuko luke; izan ere, eta besteak beste, emakumeak manumisioa lortuko luke haren 

haurraren aitaren heriotza heltzean (De la Puente, 2007:431). 

 
4.2.3. Oinordekoak 

 
Behin esklabo, ohaide eta emazteez hitz eginda, hauengandik jaiotakoen inguruan 

aritzea ere beharrezko daukagu; hau da, oinordekoez aritzea. Ordena sozial islamiko 

aurre-modernoa bi baldintzetan oinarritzen da: gizonezkoen nagusigoa eta genealogiaren 

transmisio patrilineala; horrela antolatuko da familiaren estruktura. Ezkontza edo 

ohaidetza bidez zein esklabotza bidez jaiotako seme-alabak legitimoak izango dira; eta 

bertatik kanpo jaiotako haurrak emakumearen senarrarenak bezala hartuak izango dira. 
 
 

12 Ŷihādaren helburua Jainkoaren hitza eta fede islamiarra mundu osoan zehar zabaldu eta barneratzea 
izanik, hura lortu arte mundua bitan banatuta egongo dela uste dute fededunek. Horrela, Islamaren 
Lurraldea (dār al-Islām) eta Gerraren Lurraldea (dār al-ḥarb) desberdinduko dira (Lewis, 1990:126). 



21  

Ohaidetzaren kasuan, hala ere, haurrak aitaren baieztapen esplizitua jaso beharko du 

legitimotasunaz gozatzeko. Ondorioz, harreman sexual legalak mantentzeko eta haur 

legitimoak erditzeko ezkontza edo ohaidetzatik eratorriak izan behar izateak, zinā 

(adulterioa) debekatzeak eta gizonen menderatzea eta transmisio patrilineala mantentzeak 

familiaren instituzioa indartzen du (Serrano Ruano, 2013:60). 

Era honetan, gizarte tribal batetik familian oinarritutako egituraketa batera 

igaroko dira; gizonek menderatutako familia batera, zeinean aitatasun biologikoa 

ziurtatzea beharrezkoa izango zen. Hori dela eta, eta aitatasunari dagokionean, zenbait 

arau ikus ditzakegu. Arau hauek islamiar ordena soziala babesteko mekanismoak lirateke, 

eta helburua horixe bera izango litzateke. Horrela, heriotza zigorra jasoko zuten zinā 

praktikatzen zuten haiek; baina damutuz gero heriotzaren ordez zigor gogor bat jasoko 

zuten. Horretaz gain, ezkontzatik at jaiotako haurrek muga asko aurkituko zituzten, 

orokorrean aitaren leinuari atxikituta ez egotearekin, eta, beraz, honek ematen zizkien 

pribilegioak ez jasotzearekin lotutakoak (Serrano Ruano, 2013:62-63). 

Hala ere, norbaitek zinā praktikatu zuela salatzeko frogak beharrezkoak izango 

ziren, bestela kalumnia edo salaketa faltsu bezala hartua izango zen; eta, honek ere, 

zigorra zuen atzetik. Gainera, gizon musulman aske batek bere emaztearen haurra harena 

ez zela deklara zezakeen (liˤan bezala ezagutzen den prozedura). Senarrak haren 

emazteak zinā praktikatu zuela deklara zezakeen frogarik aurkeztu gabe; baina 

emakumeak, prozedura berdina jarraituz, faltsua zela esan zezakeen. Ondoren, ezkontza 

hori disolbatua izango litzateke, eta haurra ez litzateke gizonaren leinuko partaide 

kontsideratuko, emakumea eta haurra utziaz babes gutxidunen (Serrano Ruano, 2013:63- 

64). 

 
4.2.4. Kronisten onarpena jasotzea 

 
Emakumeen baldintza sozialaz eta haien oinordekoenaz haratago, gogoan eduki 

beharra dago orokorrean ez direla testuetan agertuko. Hori dela eta, aurreko orrialdeetan 

azaldutako emakumeen inguruan informazioa (kasu batzuetan besteetan baino 

murritzagoa) izateak arrazoi batzuei erantzun beharko dio. Azpiatal honen helburua, 

beraz, horixe da, kronisten onarpena ze emakumek eta zergatik jaso lezakeen argitzen 

saiatzea. Beste zenbait gizartetan (islamiar edo ez) bezala, kasu honetan ere emakumearen 

espazio pribatu eta familiarenetarako konfinamendua ikusi ahalko dugu; eta kasu 

andalusian egitura soziala patriarkala eta agnatikoa izango zela esan dezakegu, zeinean 



22  

emakumea haren gizonezko senideengatik azpiratua izango den (Viguera Molins, 

2001:830-832). 

Protagonismo soziala, testuetan argi geratzen den bezala, profeta, gerlari, 

subirano, jakintsu, santu eta merkatarientzako izango da; hau da, gizonentzako. 

Emakumea, esentzian, ez da produkzioan edo kontsumoan protagonista izango; eta 

errekonozimendu publiko eskasa geratzen da paper protagonista horren onarpenik gabe. 

Emakumezko subirano musulmanen bat egon bada ere, bereziki ohiz kanpokoak diren 

testuinguruetan agertu ohi dira. Era berean, emakume gerlari bakanen bat ere ager 

zitekeen (Viguera Molins, 2001:830-832). 

Emakumea ez da profetesa, ez da subiraua, ez da gerlaria, ez da merkataria; izan 

ere, kasu arraroren bat agertu izanak hori baino ez du esan nahi, kasu bakanak baino ez 

daudela, baina ez direla. Horrela, ez zaie haien lana aitortuko txanpon edo paper 

ofizialetan, nahiz eta kasu batzuetan itzaletan aritu izan ziren buruzagitzan. Batzuetan, 

jakintsu edo santuentzako toki bat utz daiteke, olerkarientzako bezala, baina beti aipamen 

xume baten bitartez. Kroniketan, azken batean, gizartea nolabait islatzen da, paradoxikoki 

emakumeen izkutaketarekin; izan ere, espazio erlijioso edo moralean gizonekin 

nolabaiteko berdintasun plano batean aurkitzen diren arren; espazio zibil, politiko zein 

juridikoan oso menpeko kontsideratzen ziren (Viguera Molins, 2001:832-834). 

Kronikak bereziki subiranoaren ekintzak kontatzera bideratuak daude, eta haien 

espazio pribatuetan ere, logikoa den bezala, emakumeak izango ditugu. Hori dela eta, 

emakumeak askotan gizonen ekintzen arabera agertzen eta desagertzen dira kroniketatik. 

Gainera, ez dira gutxi izango haien prestakuntza, baliabide edo baldintza eskasen 

inguruko aipamenak, bizitza publikoan parte hartzeko prest ez zeudela erakusteko 

argudio bezala erabiliak. Era berean, esan bezala, emakumeak esfera pribatuetan 

mugituko dira gehiago, esparru familiarrean; baina esparru hori bera izanik gizartearen 

zelula, hau ere gizonengatik kontrolatua egongo zen (Viguera Molins, 2001:835-836). 

Gauzak horrela, eta kontuan hartuta gortean zentratu ohi zirela testu hauek, 

emakume batzuen existentziaz jakingo dugu (hau da, askotan haien izena eta ezer gutxi 

gehiago) espazio horietan bizitze hutsagatik; hau da, nagusiki emazte, ohaide, ama edo 

alaba izateagatik. Ohiz kanpoko gertakariren bat suertatuz gero baino ez dugu zerbait 

gehiago jakingo haien bizitzaren inguruan. Parte-hartze erdi-protagonista hau kroniketan 

agertuko da batzuetan emakume liluragarri batek haren senarraren gogoan izandako 

eraginaren ondorio gisa. Beste batzuetan, emakume desberdinen arteko eztabaiden 

testuinguruagatik, zeina beti pertsonaia nagusi den gizonaren inguruan kokatuko den. 



23  

Dena den, eszena politikoan parte hartzen badute, ekintza hau ez da instituzionalizatua 

egongo; beraz, kronistek “azpikeria” bezala kalifikatuko dute, eta, orokorrean, amaren 

batek bere semearen tronua bermatzeko egindakoez arituko dira (Qalam edo Ṣubḥen 

kasuak diren bezala) (Viguera Molins, 2001:836-837). 

Amaitzeko, esan beharra dago sasi-protagonismo negatibo honek ere ez duela 

espazio bereziki handia hartuko; kronikek honen inguruan hitz egiten badute emakumeen 

irudia desitxuratu ohi delarik. Beti gizonaren itzalpean agertuko dira, eta gerraren baten 

agertzekotan, adibidez, hark eskatu izanagatik berarekin joango dira beste gabe; 

Sanchuelok kanpainia militar batean eraman zituen 70 emakumeen kasua izan zen bezala. 

Produkzio textuala, orokorrean, emakumearen egoera pribatua, ez-gaitasuna, baliabide 

eza… Mantentzearen eta justifikatzearen aldekoa denez, emakumeei eskainitako espazio 

hori mailegatua baino ez da (Viguera Molins, 2001:840-841). 



24  

5. Ondorioak 
 

Laburbilduz, eta ondorio bezala, zenbait giltzarriz hitz egin genezakeela esan daiteke. 

Lehenik eta behin, garrantzitsua litzateke azpimarratzea baskoiek harremanak izan 

zituztela al-Andalusekin, baskoiez hitz egiten dugunean zehazki ze lurralde geografikotan 

kokatzen ziren ziurtatu ezin badugu ere. Hau da, tradizionalki aparteko eskualde bat izan 

zela baieztatu izan den arren, paktu-bidezko konkista hori gertatu izan zela. Honek lagun 

dezake ulertzen, lan hau erakusten saiatu den bezala, euskal jatorridun emakumeak 

Cordobako emirren gorteetan agertu izana, besteak beste. Iturriei dagokienean, oztopo 

izan daiteke baita ere era honetako gogoetak burutzerakoan emakumeen inguruan iturri 

arabiarrek ematen duten informazio eskasa. Dena den, aipamenak egon badaude, eta 

haien laguntzaz uler daiteke zein paper jokatu zuten era zehatzenean. 

Ahaidetasun estrukturek, bestalde, plano antropologikoago batean hartuko dute pisua; 

eta behar-beharrezkoak suertatzen dira emakume haien bizitzek eskaintzen digutena 

aztertzeko. Hau da, familia agnatikoak direla azpimarratu beharra dago gizon 

musulmanak emakume baskoi eta kristauekin ezkondu izana azaltzeko. Gainera, 

emakume horiek tendentzia endogamikodun leinuetan integratzeko zituzten moduen 

(poligamia edo ohaidetza) inguruan ere hitz egin behar da familia barruan egituratzeko 

erari dagokionean, eta kristauekin ezkontzeak betetzen zituen helburuei dagokienean. 

Ondorioz, eta azken honi hertsiki lotuta, Iruñeako monarkia ze modutan integratzen den 

azal daiteke, lan honen kasuan emakumeen oparitzean zentratuaz. 

Zehatzago azterturiko emakumeen kasuan, Ṣubḥ izan da lan honen ardatz gisa 

planteatu izan dena, batik bat haren inguruan iturri arabiarretan dagoen informazioa askoz 

ere anitzagoa delako; baina, baita ere, arestian aipatutako gertakariak azaltzerako orduan 

katebegi suerta litekeelako. Beste emakumeen azterketa egitea ere beharrezko ikusi da, 

izan ere, errealitate desberdinak aztertzeko modu gisa ulertua izan da. Dena den, naturala 

den bezala, pertsona hauen azterketarekin ezingo ditugu plano guztiak ulertu, baina 

hurbilketa bat egitea posible daukagu. Horrela, lanaren garapenean zehar, emakume 

hauek izan dira nolabait gidari; haiek eskainitako gakoen arabera egituratu delako 

idatzitakoa, hein batean. 

Amaitzeko, eta aurreko lerroetan aipatu den bezala, emakume horien errealitateari 

eutsi nahi izan zaiolako, haien egoeraz hitz egitea ere beharrezkotzat jo da. Hau da, 

ohaidetzaren, esklabotzaren eta ezkontzaren zergati, helburu edota ondorioei begiratzea. 

Halere, kronisten onarpena jasotzearen inguruan egin beharko litzateke hausnarketa



25  

sakonena; izan ere, emakume hauek, beste hainbat eta hainbat bezala, haien inguruko 

gizonen itzalpean agertzeko aukera baino ez daukate. Ez dira aipatuko iturrietan haien 

ekite soilagatik, baizik eta gizonaren egindakoak azaltzeko beharrezkotzat hartu izan 

direlako une puntual batean. Honi lotuta, iturrietan ikus daitezkeen emakumeek klase 

boteredunarekin daukate zerikusia; informazioa, baldin badago, oraindik eskasagoa 

izango da egitura hauetatik at bizi izan zenarentzat. Gauzak horrela, historiako emakume 

hauen inguruan hitz egin den arren, emakumeen historiari leku bat uztea izan da lan 

honetan bilatu dena: gertakarien zerrenda bat egitetik urrun, hauengandik aldenduz; 

osotasunean eskaintzen dituzten sareak ulertu aldera. 



26  

6. Bibliografia, hiztegiak, irudiak, iturriak eta webgrafia eta irudiak 
 

Bibliografia: 

Al-Krenawi, A., Graham, J. R., Al-Krenawi, S. (1997). Social Work Practice with 

Polygamous Families. Child and Adolescent Social Work Journal, 14 (6), 445- 

458. 

Álvarez de Morales, C. (2010). La Sociedad de al-Andalus y la sexualidad. In Delgado 

Pérez, M. M., López-Anguita, G. (Ed.), Conocer Al-Andalus: perspectivas desde 

el siglo XXI (43-76 or.). Escuela de Estudios Árabes, Madril, CSIC. 

Bariani, L. (2003). Almanzor. Editorial Nerea. 

Barroso, V. (2017). Las Esclavas Músicas de la Frontera Andalusí y el Fenómeno de la 

Nuba. Revista Melibea, 11, 89-100. 

Barton, S. (2011). Marriage across frontiers: sexual mixing, power and identity in 

medieval Iberia, Journal of Medieval Iberian Studies, 3 (1),1-25. 

Barton, S. (2015). Conquerors, Brides, and Concubines. Interfaith Relations and Social 

Power in Medieval Iberia. Filadelfia, University of Pennsylvania Press. 

Cañada, A., (2013). Doña Onneca, una princesa vascona en la corte de los emires 

cordobeses. Príncipe de Viana, (258),481-501. 

Cañada, F., (1987). Endogamia en la dinastía regia de Pamplona (siglos IX-XI). Principe 

de Viana, (182), 781-787. 

De la Puente, C. (2007). Límites Legales del Concubinato: Normas y Tabúes en la 

Esclavitud Sexual segín la Bidāya de ibn Rušd. Al-Qantara, 28(2):409-433. 

Escribano López, A. (2017). El cautiverio femenino cristiano en Al-Ándalus (711-1492). 

De Medio Aevo, Revistas Científicas Complutenses, 11, 147-180. 

Fairchild Ruggles, D., (2004). Mothers of a Hybrid Dynasty: Race, Genealogy, and 

Acculturation in al-Andalus. Journal of Medieval and Early Modern Studies, 34 

(1), 65-94. 

Fierro Bello, M. I. (2005). Por qué 'Abd al-Rahman III sucedió a su abuelo el emir 'Abd 

Allah. Al-Qantara: Revista de estudios árabes, 26 (2), 357-370. 

Guichard, P. (1976): Al-Andalus. Estructura Antropológica De Una Sociedad Islámica 

En Occidente. Bartzelona, Breve Biblioteca de Reforma, Barral Editores. 

Guichard, P. (1995): La España musulmana: al-Andalus omeya (siglos VII-XI) 

(Colección “Historia de España”, nº 7). Madril, Información e Historia S.I. 



27  

Larrea Conde, J. J. (2009). Construir un reino en la periferia de Al-Ándalus: Pamplona y 

el Pirineo Occidental en los siglos VIII Y IX. Territorio, Sociedad Y Poder, Anejo, 

2, 279-308 orr. 

Levi Provençal, E. (1990[1950]). España musulmana (711-1031). La conquista. El 

Emirato. El califato. Historia de España (dir. R. Mendéndez Pidal), IV. bol. 

Madrid, Espasa-Calpe. 

Lewis, B. (1990). El Lenguaje Político del Islam. Madril, Taurus. 

Lorenzo Jiménez, J. (2010). La dawla de los Banu Qasi. Madril, CSIC. 

Lorenzo Jiménez, J. (2018). La Vasconia Peninsular en las fuentes árabes (años 711- 

929). Bilbo, Euskaltzaindia. 

Marín, M. (1997). Una vida de mujer. Ṣubḥ. Biografias y género biográfico en el occidente 

islámico / koord M.L. Ávila Navarro eta M. Marín, CSIC, 425-445 orr. 

Marin, M. (2000) Mujeres en al-Ándalus. Estudios Onomástico-Biográficos de al- 

Andalus, XI, CSIC. 

Marín, M. (2020). “Women And Slaves”. The Routledge Handbook Of Muslim Iberia- 

tik, 228-243. Abingdon: Routledge. 

Serrano Ruano, D. (2013). Paternity and filiation according to the jurists of al-Andalus 

legal doctrines on transgression of the Islamic Social Order. Imago temporis. 

Medium Aevum, (7), 59-75. 

Simonsohn, U. (2016). Communal Membership Despite Religious Exogamy: A Critical 

Examination of East and West Syrian Legal Sources of the Late Sasanian and 

Early Islamic Periods. Journal of Near Eastern Studies, 75 (2), 249-266. 

Viguera Molins, M. J. (2001). Reflejos Cronísticos de Mujeres Andalusíes y Magrebíes. 

Anaquel de Estudios Árabes, (12), 829-842. 
 
 

Hiztegiak: 

Maíllo Salgado, F. (1996). Vocabulario de Historia Árabe e Islámica. Ediciones Akal. 
 
 

Irudiak: 

1. irudia: Bote de Zamora, al Ḥakam II.ak Ṣubḥi egindako oparia: Museo Arqueológico 
Nacional; 2021/05/01ean 
https://www.google.com/url?q=http://www.man.es/man/coleccion/catalogo- 
cronologico/edad-media/bote- 
zamora.html&sa=D&source=editors&ust=1620465381127000&usg=AOvVaw3 
d9fuyhIkk6rCm7PXOSoUB web-orrialdetik eskuratua. 



28  

 

Iturriak: 

HHE: Jiménez de Rada, R.: Historia de los hechos de España. Trad. Fernández Valverde, 

J. (1989). Alianza. 

MC: Monumenta Carolina. Bibliotheca Rerum Germanicarum IV. bol. Ed. Ph. Jaffé 

(1867). Berlin, Weidmann. 

 
Webgrafia: 

Fierro, M. (2018). Real Academia de la Historia: 'Abd al-Rahman III; 2021/05/05ean 

kontsultatua http://dbe.rah.es/biografias/4459/abd-al-rahman-iii web-orrialdetik. 

Lorenzo Jiménez, J. (2019). “Inauguración y conferencia: Arabización e islamización de 

la frontera superior de al-Andalus”, UNED Calatayud; 2020/01/15 ean 

kontsultatua https://www.youtube.com/watch?v=iSdER0Cbu8M [16-41min] 

web-orrialdetik. 

Miranda, A. (2018). Real Academia de la Historia: Al-Dalfa; 2021/05/05ean kontsultatua 

http://dbe.rah.es/biografias/136410/al-dalfa web-orrialdetik. 


